
2
นาวิกาธิปัตย์สาร
คลังปัญญา พัฒนาผู้นำ�

บทนำ�

	 จากข้อความส่วนหน่ึงในงานเขียน Art of War กล่าวไว้ว่า “ผู้บังคับบัญชานั้น 

จะต้องรู้ที่จะใช้สถานการณ์ที่สนับสนุนต่อการบรรลุภารกิจ คำ�ว่าสถานการณ์ที่ข้าพเจ้า 

กล่าวถึงนั้น หมายถึงผู้บังคับบัญชาน้ันจะต้องนำ�เอาสถานการณ์ในสนามรบมาพิจารณา

ไตร่ตรองและกระทำ�การให้สอดคล้องกับสิ่งท่ีเป็นประโยชน์จากสถานการณ์ดังกล่าว”
๑
  

หากดูอย่างผิวเผินแล้วคำ�ว่าสถานการณ์ท่ีกล่าวถึงน้ันก็คือเรื่องทั่วไปในสนามรบ แต่หาก

ตีความให้ลึกลงไปแล้ว จะพบว่า สงครามน้ันมีความเช่ือมโยงกับวัตถุประสงค์ทางการเมือง 

จึงมีความจำ�เป็นอย่างยิ่งท่ีต้องทำ�ความเข้าใจสภาวะแวดล้อมทางการเมืองระหว่างรัฐ 

ให้ถ่องแท้โดยรอบ ทั้งน้ีก็เพื่อให้การรบน้ันสอดคล้องกับความเป็นไปของสภาวะแวดล้อม  

ณ ช่วงเวลานั้น ๆ เห็นได้ว่าสภาวะแวดล้อมนั้นมีความแตกต่างกันไปตามกาลเวลา ดังน้ัน 

การเข้าใจปรัชญาสงครามของซุนวูจึงต้องเข้าใจสภาวะแวดล้อมและความคิดของคน 

ในยุคสมัยนั้น

	 การทำ�ความเข้าใจตำ�ราพิชัยสงครามของซุนวูในปัจจุบันจะพบว่ามีความคลาดเคล่ือน

เกิดขึ้นอยู่เสมอ ด้วยเหตุนี้การแปลภาษาจีนจึงถูกให้เป็นแพะรับบาปไป ในส่วนน้ีผู้เขียน

นั้นเห็นว่าการแปลภาษานั้นคงมิใช่สาเหตุหลักของความคลาดเคลื่อนที่เกิดขึ้น ที่เป็นเช่นนี้ 

ก็เพราะว่าผู้อ่านใช้บริบทของโลกปัจจุบันไปเป็นบริบทของคนจีนในยุคโบราณ บทความนี้ 

อิทธิพลของลัทธิเต๋า
ต่อตำ�รา

พิชัยสงคราม
ซุนวู



3
นาวิกาธิปัตย์สาร
คลังปัญญา พัฒนาผู้นำ�

จึงนำ�เสนอให้เห็นอิทธิพลและความเชื่อมโยงของแนวความคิดในลัทธิเต๋าซึ่งเป็นแนวคิด

กระแสหลักของสังคมจีนในยุคนั้น ซึ่งมีผลโดยตรงต่อความคิดของซุนวูในการเขียนตำ�รา 

พิชัยสงคราม และหากทำ�ความเข้าใจได้ถูกต้องแล้วย่อมจะทำ�ให้การอ่านทำ�ความเข้าใจ 

วิธีการคิดของตำ�ราพิชัยสงครามของซุนวูมีความคลาดเคลื่อนน้อยลง และได้ความละเอียด

มากขึ้น

ประวัติศาสตร์จีนและสภาพสังคมในยุคชุนชิว (๗๗๐-๔๗๖ ก่อน ค.ศ.)

	 ในยุคชุนชิว ราชวงศ์โจวได้ใช้วิธีการแบ่งดินแดนมอบให้อ๋องต่าง ๆ ให้มีอำ�นาจ 

เด็ดขาดในการปกครอง ต่อมาเม่ือราชวงศ์โจวเสื่อมอำ�นาจลง อ๋องเหล่านี้จึงได้หันมา 

ทำ�สงครามผนวกดินแดนกันเองเพื่อตั้งตัวเป็นใหญ่ สงครามจึงเกิดขึ้นทั่วไปอย่างต่อเนื่อง 

ประกอบกับในยุคนั้นรัฐต่าง ๆ เกิดการเปลี่ยนสภาพทางสังคมจากสังคมเกษตรกรรม 

ที่เป็นสังคมระบบทาสไปสู่การเป็นสังคมระบบศักดินา ด้วยเหตุน้ีเองจึงทำ�ให้สงคราม 

ถูกใช้เป็นเครื่องมือในการแก้ปัญหาระหว่างรัฐ จนสร้างความเดือดร้อนต่อความอยู่ดีกินดี

ของประชาชนเป็นเวลานับร้อยปี ความทุกข์ยากเหล่านี้เองเป็นเครื่องกระตุ้นให้สังคมจีน 

ในยุคชุนชิวเป็นยุคท่ีประชาชนมีการถกเถียงเก่ียวกับปรัชญาทางการเมืองและการทหาร 

อย่างกว้างขวางจนนักปราชญ์แต่ละสาขาได้ถือกำ�เนิดอย่างมากมาย และนำ�เสนอแนวคิดต่าง ๆ 

เพื่อหาทางออกให้กับสังคมในยุคนั้น โดยเน้นการให้คุณค่าความสำ�คัญต่อชีวิตมนุษย์ 

ซึ่งเป็นรากฐานสำ�คัญของสังคมเกษตรกรรม เช่น ขงจื๊อ เล่าจื๊อ เม่งจื่อ ม่อจื่อ เป็นต้น  

ที่มา : https://www.jianshu.com/p/9e2a1b9539ba
ภาพเล่าจื๊อ นักปราชญ์ชาวจีน

ซุนวู



4
นาวิกาธิปัตย์สาร
คลังปัญญา พัฒนาผู้นำ�

ในส่วนของปราชญ์แห่งสงครามก็คือ ซุนวู ซ่ึงมีชีวิตอยู่ต่อจากเล่าจื๊อ และขงจื๊อ จึงได้รับ

อทิธพิลโดยตรงมาจากทำ�การศกึษาสงครามและการเมอืงจากแนวคดิของทัง้สอง โดยเลา่จือ๊ 

อยูร่ว่มสมยัเดยีวกนักบัซนุว ูโดยเกดิทีแ่ควน้ฉู ่กอ่น ค.ศ.ราว ๕๗๖ ป ีส่วนซนุวเูกดิในป ี ๕๓๕ 

กอ่น ค.ศ. ผลงานการเขยีนตำ�ราของเลา่จือ่อนัเปน็แบบแผนในลทัธเิตา๋ นัน่กค็อื “เตา๋เตอ๋จงิ” 

เป็นวรรณกรรมทางศาสนาเต๋าท่ีนักคิดทุกคนในยุคน้ันต้องทำ�การศึกษา ด้ังน้ันการทำ�ความเข้าใจ

ตำ�ราพิชัยสงครามของซุนวูจึงไม่สามารถละเลยการทำ�ความเข้าใจแนวความคิดของลัทธิเต๋าได้ 

เพราะแนวคิดของเต๋ามีอิทธิพลอย่างมากต่อบริบททางสังคมการเมืองในยุคนั้น
๒

ตัวอย่างของแนวความคิดเต๋าที่เห็นได้ในตำ�ราพิชัยของซุนวู

	 คัมภีร์เต๋าเต๋อจิงเป็นคัมภีร์หลักของลัทธิเต๋า โดยคำ�ว่า เต๋า แปลตามภาษาได้ว่า วิถี 

ในทางศาสนานั้นหมายถึง ธรรม เต๋าจึงสามารถแปลได้ว่า วิถีธรรม ในคัมภีร์ดังกล่าวฯ  

ยังได้กล่าวไว้ว่า “เต๋าท่ีกล่าวได้ มิใช่เต๋าท่ีแท้จริง” ดังน้ันเต๋าจึงเป็นสภาวะและไม่เป็นสภาวะ

อย่างหนึ่งอย่างใดโดยธรรมชาติ ไม่สามารถปรุงแต่งหรือขัดขืนได้
๓
 จึงกล่าวได้ว่าเต๋า 

ของสงครามนั้นก็คือ ธรรมชาติของสงคราม (Nature of War) นั่นเอง และมนุษย์สามารถ 

เรียนรู้เต๋าได้ผ่านการใช้เหตุผล ดังนั้นเราจึงสามารถเรียนรู้ธรรมชาติของสงครามนั้นได้  

ในส่วนคำ�ว่า เต๋อ นั้นแปลว่า คุณธรรม ซึ่งก็คือ วิธีการเข้าถึงความจริง หรือการรู้วิธีปฏิบัติ

ต่อธรรมชาติ ซึ่งเต๋อน้ันจะทำ�หน้าท่ีเป็นตัวเชื่อมเต๋าเข้ากับสรรพสิ่งต่าง ๆ จึงนำ�ไปสู่ 

การอธิบายความเป็นไปของสิ่งต่าง ๆ ในทางสงครามจึงอาจกล่าวได้ว่า เต๋อ ก็คือ วิธีการทำ�

สงคราม (Warfare) 

	 ในธรรมชาติตามแนวคิดของลัทธิเต๋าน้ันสรรพส่ิงล้วนมีเหตุมาจากหยินและหยาง 

(แข็งและอ่อน) โดยเทียบเอา “ความอ่อนแอเทียบได้กับเต๋า ซึ่งมีลักษณะเทียบเคียง 

ได้กับน้ํา”
๔
 เพราะว่าน้ําจะมีลักษณะท่ีอ่อนแต่ก็สามารถมีพลังในการทำ�ลายส่ิงกีดขวางท่ีแข็ง

ได้ด้วยการแทรกซึมเข้าไปทำ�ลายจุดท่ีอ่อนแอต่าง ๆ ของโครงสร้างได้ เช่นเดียวกับตำ�รา 

พิชัยสงครามซุนวูท่ีมีลักษณะอ่อนตัวสูง ท้ังน้ีเพราะตำ�ราพิชัยสงครามของซุนวูท่ีถูกแต่งข้ึน

เพื่อนำ�เสนอต่ออ๋องแห่งรัฐวู่ ขณะน้ันรัฐวู่น้ันเป็นรัฐท่ีอ่อนแอ ดังนั้นซุนวูจึงได้จะใช้นํ้า 

เป็นการยกตัวอย่างในตำ�ราพิชัยสงครามที่ได้นำ�เสนอ ทำ�ให้เห็นว่าแนวคิดของซุนวู 

เป็นการตีความเต๋าไปสู่แนวทางการทำ�สงครามของผู้ท่ีอ่อนแอ (รัฐวู่) คือ การบรรลุวัตถุประสงค์

การเมืองด้วยการเข้าไปทำ�ลายจุดอ่อนแอ (Weakness Point) ของฝ่ายตรงข้ามโดยใช้

โมเมนตัม (Momentum) และห้วงจังหวะ (Tempo) ที่เหมาะสมบนความสูญเสียชีวิต 



5
นาวิกาธิปัตย์สาร
คลังปัญญา พัฒนาผู้นำ�

ที่น้อยที่สุด คำ�ถามต่อมาคือ อะไรคือความเหมาะสม ทั้งนี้ธรรมชาติของสงครามจะเป็นตัว

บอกถึงความเหมาะสม น่ันก็คือสถานการณ์โดยรอบ โดยซุนวูเน้นไปท่ีสถานการณ์ทางการเมือง 

ทั้งภายในรัฐและระหว่างรัฐว่าสถานการณ์เอื้ออำ�นวยให้มีช่องว่างของการใช้สงคราม 

เป็นเครื่องมือได้หรือไม่ (Space) ซึ่งสอดคล้องกับหลักการของเต๋าที่ว่า “เมื่อกลมกลืน 

กับธรรมชาติ ย่อมกลมกลืนกับเต๋าด้วย เม่ือกลมกลืนกับเต๋า ผู้น้ันก็เป็นอมตะ”
๕
 และหลักการ

ท่ีสำ�คัญของตำ�ราพิชัยสงครามของซุนวูท่ีว่าสถานการณ์การเมืองย่อมมีการเปล่ียนแปลงอยู่เสมอ 

ซึ่งสอดคล้องกับคัมภีร์ของลัทธิเต๋าท่ีว่า “แม้แต่พายุจัดยังพัดไม่ถึงเช้า แม้แต่พายุฝนยังตก

ไม่ถึงวัน ใครเล่าทำ�ให้เกิดสิ่งเหล่าน้ี คือ ธรรมชาติ”
๖
 นอกจากนี้ยังมีความสอดคล้องกับ

การให้คุณค่าของชีวิตในลัทธิเต๋าที่ต่อต้านสงคราม ที่ได้กล่าวไว้ว่า “สงคราม คือ ลางร้าย” 

จึงเห็นได้ว่า แนวความคิดของลัทธิเต๋ามีอิทธิพลอย่างยิ่งต่องานเขียนของซุนวูอย่างแท้จริง

ในหลาย ๆ ประเด็น

สรุป

	 จากท่ีได้กล่าวมาจะเห็นได้ว่าท้ังห้วงเวลาการมีอยู่ของนักคิดท้ังสองท่ีร่วมสมัยกันมา 

สภาพของบริบทการเมืองในสมัยน้ันอยู่ในภาวะสงครามท่ีผู้อ่อนแอต้องเอาตัวรอดและการเป็น

สังคมเกษตรกรรมที่พ่ึงพาแรงงานมนุษย์เพียงอย่างเดียว สภาวะแวดล้อมนี้มีผลอย่างยิ่ง 

ต่อความคิดของนักคิดทั้งสอง และทั้งสองท่านเองยังมีความเชื่อมโยงของตรรกะโดยการรับ

เอามรดกทางความคิดมาขยายความต่อ โดยสามารถถือได้ว่า เล่าจื่อได้เป็นแก่นความจริง

ของความคิด คือ เต๋า ส่วนซุนวูนั้นเป็นการนำ�ไปสู่การปฏิบัติ คือ เต๋อ 

เอกสารอ้างอิง

	
๑	

Essentials of Chinese Military Thinking, หน้า ๑๑

	
๒	

Key Sun, Journal of Theoretical and Philosophical Psy. Vol.15 No.2 1995, How to 

 	 	 Overcome Without Fighting: An Introduction to the Taoist Approach to Conflict 

	 	 Resolution, หน้า ๑๖๑

	
๓	

ทพ.บัญชา ศิริไกร, เอกสารประกอบการสอน วิชา POL4111 แนวความคิดทางการเมืองของ 

	 	 จีนยุคโบราณ, หน้า ๖๓-๖๗

	
๔	

Ibid, หน้า ๑๖๓  

	
๕	

Khon-Sa-Mun, คัมภีร์เต้าเต๋อจิง 81 บท เหลาจื่อ, <http://khonsamun.blogspot. 

	 	 com/2014/08/TaoTeChing.html>

  	
๖	

Ibid 


