
 

82  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

“ตาปู่บ้าน” วัฒนธรรม ความเชื่อ และการจัดการศรัทธาของชุมชน 
"Ta Pu Ban" Culture, Belief, and Faith Management in the Community 

 
ประภากร พาป้อ1, รุ่งทิวา พลแสน2 

Praphakorn Phapor1,  Rungtiva Polsan2 
1อาจารย์, คณะครุศาสตร์และการพัฒนามนุษย์ มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ 

2นักวิชาการศึกษา, งานวิชาการและประมวลผล สำนักส่งเสริมวิชาการและจัดการเรียนรู้ตลอดชีวิต มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูม ิ
1Lecturer, Faculty of Education and Human Development, Chaiyaphum Rajabhat University 

2Academic Scholar, Academic Works and Processing, Office of Academic Promotion and Lifelong Learning,  
Chaiyaphum Rajabhat University 

Corresponding author, e-mail: phathanant.ph@cpru.ac.th  
 

Received 21/08/2025 | Revised 26/08/2025 | Accepted 27/08/2025 
 

บทความวชิาการ (Academic Article) 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและวิเคราะห์วัฒนธรรม ความเชื่อ และการจัดการ

ศรัทธาเกี่ยวกับ “ตาปู่บ้าน” ในชุมชน โดยรวบรวมข้อมูลจากแหล่งต่าง ๆ ทั้งบทความวิชาการ รายงานการ
วิจัย และข้อมูลจากแหล่งออนไลน์ ผลการศึกษาพบว่า “ตาปู่บ้าน” เป็นศูนย์รวมจิตใจและเป็นวิญญาณ
บรรพบุรุษผู้พิทักษ์ชุมชน ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการวางรากฐานทางจริยธรรมและระเบียบวินัยของคนใน
หมู่บ้าน การจัดการศรัทธาต่อ “ตาปู่บ้าน” แสดงออกผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ เช่น การสร้างศาลปู่ตา พิธี
บวงสรวงและเลี้ยงปู่ตาประจำปี การบนบานศาลกล่าว และการแก้บน รวมถึงบทบาทของ “เฒ่าจ้ำ” ใน
ฐานะสื ่อกลางในการติดต่อสื ่อสารกับสิ ่งศักดิ ์สิทธิ์ นอกจากนี้ ความเชื ่อเรื ่อง “ตาปู ่บ้าน” ยังมีการ
ผสมผสานและปรับตัวเข้ากับความเชื่ออื่น ๆ เช่น ศาสนาพราหมณ์และพระพุทธศาสนา แสดงให้เห็นถึง
ความยืดหยุ่นของระบบความเชื่อในชุมชนที่สามารถรับเอาแนวคิดจากภายนอกเข้ามาปรับใช้ได้ โดยยังคง
รักษาแก่นของความเชื่อดั้งเดิมไว้ การจัดการศรัทธาเหล่านี้มีส่วนสำคัญในการสร้างความผาสุกและความ
มั่นคงให้กับชีวิตของคนในชุมชน 

คำสำคัญ: ตาปู่บ้าน; วัฒนธรรม; ความเชื่อ; การจัดการศรัทธา; ชุมชน 

Abstract 
This academic article aims to study and analyze the culture, beliefs, and 

management of faith regarding "Ta Pu Ban" in a community. Data was collected from 
various sources, including academic articles, research reports, and online resources. The 
study found that "Ta Pu Ban" serves as a spiritual center and a guardian ancestral spirit of 
the community, playing a crucial role in establishing the ethical and disciplinary foundation 
for the villagers. The management of faith in "Ta Pu Ban" is expressed through various 

mailto:phathanant.ph@cpru.ac.th


 

83  

 วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

rituals, such as the construction of shrines, annual ceremonies, offerings, making vows, and 
fulfilling promises. Additionally, the role of "Thao Jam" as a medium for communicating 
with the sacred is highlighted. Furthermore, the belief in "Ta Pu Ban" has integrated and 
adapted to other beliefs, such as Brahmanism and Buddhism. This demonstrates the 
flexibility of the community's belief system, which can adopt external concepts while 
preserving the core of its traditional beliefs. The management of this faith significantly 
contributes to the well-being and stability of the lives of the community members. 
 

Keywords: Ta Pu Ban, culture, beliefs, management of faith, community 
 

บทนำ 
 ความเชื่อและพิธีกรรมเป็นกลไกสำคัญที่หล่อเลี้ยงการดำรงอยู่ของชุมชนมาตั้งแต่อดีต ทำหน้าที่  
ทั้งในฐานะกรอบทางวัฒนธรรมและเครื ่องมือควบคุมทางสังคม ความเชื ่อช่วยสร้างบรรทัดฐานทาง
พฤติกรรม ขณะที่พิธีกรรมทำหน้าที่เป็นรูปธรรมของความเชื่อ ทำให้เกิดการรวมกลุ่มและการยอมรับ
ร่วมกันของสมาชิกในชุมชน นักวิชาการไทย เช่น ธวัช ปุณโณทก (2528) และงามพิศ สัตย์สงวน (2543) 
ชี้ให้เห็นว่าความเชื่อทำหน้าที่หล่อหลอมความสัมพันธ์ทางสังคม สร้างความมั่นคง ความสามัคคี และ
ความรู้สึกปลอดภัยให้แก่ผู้คน แม้โลกจะเปลี่ยนแปลงไปเพียงใด ความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติก็ยังคง
ปรากฏชัดในวิถีชีวิต โดยเฉพาะในพ้ืนที่ชนบทภาคอีสาน 

หนึ่งในความเชื่อที่มีบทบาทอย่างยิ่งคือ “ตาปู่บ้าน” หรือ “ผีปู่ตา” ซึ่งถือเป็นวิญญาณบรรพบุรุษ  
ผู ้พ ิท ักษ์หมู ่บ ้าน ชาวบ้านให้ความเคารพนับถือและจัดพิธ ีกรรมต่าง ๆ เพื ่อแสดงความกตัญญู  
และขอความคุ้มครอง ความเชื่อนี้มิได้สะท้อนเพียงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ  
แต่ยังทำหน้าที่เป็นพลังทางจิตวิญญาณที่เกื้อหนุนให้คนอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข พิธีกรรมที่เกี่ยวข้อง  
เช่น การบวงสรวง การเลี้ยงผีประจำปี และการบนบานศาลกล่าว ล้วนเป็นกิจกรรมที่เปิดโอกาสให้คนใน
ชุมชนมารวมตัว ร่วมแรงร่วมใจกระทำสิ่งเดียวกัน อันเป็นการสร้างสายใยทางสังคมและตอกย้ำอัตลักษณ์
วัฒนธรรม (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คำขาว, 2562) 
 พิธีกรรมเหล่านี้ยังเป็นช่องทางในการถ่ายทอดค่านิยมและภูมิปัญญาของบรรพบุรุษสู่คนรุ่นใหม่  
ผ่านการมีส่วนร่วมของสมาชิกทุกวัย จึงทำให้ความเชื่อดั้งเดิมสามารถธำรงอยู่ได้พร้อม ๆ กับการปรับตัว  
ให้สอดคล้องกับสังคมสมัยใหม่ (สุพรต บุญอ่อน และธีรพันธ์ เชิญรัมย์ , 2567) ความเชื่อและพิธีกรรม 
จึงไม่ใช่เพียงสิ่งศักดิ ์สิทธิ ์ แต่เป็นระบบทางสังคมที่ทำหน้าที ่ควบคุมพฤติกรรม เสริมสร้างจริยธรรม  
และสร้างเอกลักษณ์ร่วมของชุมชน (ประเวศ วะสี, 2559; ลัญจกร นิลกาญจน์, 2561) 
 ในเชิงประวัติศาสตร์ ความเชื่อเรื่องผีและวิญญาณเป็นมรดกทางความคิดที่ฝังรากลึกในสังคมไทย 
และอีสาน ผู้คนเชื่อว่าผีมีอำนาจเหนือมนุษย์ สามารถล่วงรู้เหตุการณ์ คุ้มครอง และรักษาโรคภัยได้  
จึงมีการเซ่นไหว้หรือเลี้ยงผีเพ่ือแสดงความเคารพและขอความคุ้มครอง (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, 
จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คำขาว , 2562) ซึ่งความเชื่อเหล่านี้สอดประสานกับหลักคำสอนทางพุทธ 
และพราหมณ์ เช่น ความเชื่อเรื่อง “ผีฟ้า” หรือ “พญาแถน” ผู้สร้างสรรพสิ่ง และ “ผีปู่ตา” ผู้พิทักษ์
หมู่บ้าน (อาณาจักรล้านช้าง, 2563) ก่อให้เกิดระบบความเชื่อที่ซับซ้อนและเป็นเอกลักษณ์ของภูมิภาค
อีสาน 



 

84  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
  บทบาทของพิธีกรรมจึงไม่จำกัดอยู่เพียงด้านจิตวิญญาณ หากยังมีผลต่อโครงสร้างทางสังคม  

และเศรษฐกิจ เช่น การหยุดงานเพื่อเข้าร่วมพิธี การร่วมกันจัดหาเครื่องเซ่นไหว้ และการแบ่งปันอาหาร
หลังเสร็จพิธี ซึ่งสะท้อนค่านิยมด้านความเอื้อเฟื้อและความสามัคคี พิธีกรรมยังเป็น “พิพิธภัณฑ์มีชีวิต”  
ที่เก็บรักษามรดกทางวัฒนธรรม ทำให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้ผ่านการมีส่วนร่วมโดยตรง และซึมซับคุณค่า  
ที่สืบทอดมาโดยไม่รู้ตัว 
 อย่างไรก็ตาม ความเชื่อและพิธีกรรมก็มีการเปลี่ยนแปลงและปรับตัวตามสภาพสังคมสมัยใหม่ 
ตัวอย่างเช่น การนำประเพณีเลี้ยงผีมาเชื่อมโยงกับการส่งเสริมการท่องเที่ยว การปรับรูปแบบพิธีกรรมให้
กระชับขึ้นเพื่อเหมาะกับวิถีชีวิตที่เร่งรีบ หรือการใช้สื่อดิจิทัลในการเผยแพร่เรื่องราวเกี่ยวกับความเชื่อ สิ่ง
เหล่านี้สะท้อนถึงพลังชีวิตและความยืดหยุ่นของวัฒนธรรมที่สามารถดำรงคุณค่าเดิมไปพร้อมกับการ
เปลี่ยนแปลงของโลก 
 จากข้างต้นแสดงเห็นได้ว่า ความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับ “ตาปู่บ้าน” เป็นกลไกทางสังคมและ
วัฒนธรรมที่มีมิติหลากหลาย ทั้งในด้านจิตวิญญาณ การควบคุมทางสังคม ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจ และ
การถ่ายทอดคุณค่าแก่คนรุ่นใหม่ การศึกษาความเชื่อดังกล่าวจึงไม่เพียงช่วยทำความเข้าใจวิถีชีวิตของ
ชุมชนอีสาน แต่ยังสะท้อนให้เห็นถึงความสามารถของชุมชนในการปรับตัวท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของ
สังคมร่วมสมัย 
 

ความหมาย แนวคิดเกี่ยวกับ วัฒนธรรม ความเชื่อ และการจัดการศรัทธาเกี่ยวกับ “ตาปูบาน” 
ความหมายของวัฒนธรรม 
วัฒนธรรมเป็นแนวคิดที่กว้างขวางและมีความสำคัญอย่างยิ่งในการทำความเข้าใจสังคมมนุษย์ 

นักวิชาการหลายท่านได้ให้คำนิยามและความสำคัญของวัฒนธรรมไว้ดังนี้ 
 ไพศาล เต็งหิรัญ (2563) ได้กล่าวถึงวัฒนธรรมว่าเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นจากการเรียนรู้ การรู้จัก
คิด รู้จักใช้ และรู้จักถ่ายทอด ซึ่งเป็นลักษณะสำคัญที่ทำให้วัฒนธรรมมีการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น 
 ประเวศ วะสี (2559) มองว่าวัฒนธรรมคือแบบอย่างหรือวิถีการดำเนินชีวิตของชุมชนแต่ละกลุ่ม 
เป็นตัวกำหนดพฤติกรรมการอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุขในสังคม วัฒนธรรมแต่ละสังคมจะแตกต่างกัน ขึ้นอยู่
กับปัจจัยทางภูมิศาสตร์และทรัพยากรต่าง ๆ 
 ลัญจกร นิลกาญจน์ (2561) กล่าวว่า “วัฒนธรรม” หมายถึง วิถีการดำเนินชีวิต (The Way of 
Life) ของคนในสังคม ครอบคลุมตั้งแต่วิธีกิน อยู่ แต่งกาย ทำงาน พักผ่อน แสดงอารมณ์ สื่อความ จราจร
และขนส่ง การอยู่ร่วมกันเป็นหมู่คณะ การแสดงความสุขทางใจ รวมทั้งหลักเกณฑ์การดำเนินชีวิต โดยถือ
เป็นแนวทางสะท้อนวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคล กล่าวคือ วัฒนธรรมเป็นวิถีแห่งการดำรงชีพที่มนุษย์สร้างข้ึน 
ซึ่งรวมทั้งระบบความรู้ ความคิด และความเชื่อ และมีการบูรณาการเข้าด้วยกันจนกลายเป็นวิถีปฏิบัติที่สืบ
ทอดต่อเนื่องจากรุ่นสู่รุ่น มีการอบรมและถ่ายทอดไปสู่สมาชิกใหม่อย่างต่อเนื่อง พร้อมปรับเปลี่ยนให้
เหมาะสมกับสภาพสิ่งแวดล้อมท่ีเปลี่ยนแปลงไป 
 พัฒน์ วัฒนสินธุ (2568) นิยามวัฒนธรรมในแง่ของกระบวนการทางวัฒนธรรม โดยให้แนวคิดไว้ว่า
วัฒนธรรมศึกษาเป็นสหสาขาวิชาที่ศึกษากระบวนการที่เกี่ยวข้องกับการสร้าง การรักษา การมีลักษณะร่วม
กัน และการผลิตซ้ำของวัฒนธรรม นอกจากนั้นยังทำการศึกษาผลกระทบของระบบอำนาจในสังคมที่ไม่เท่า
เทียมกัน ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับเรื่องอัตลักษณ์ทางสังคม ในการศึกษาตามแนวทางวัฒนธรรมศึกษานั้น 
จะมีการวิเคราะห์ตัวบทในทุกบริบทที่เกี่ยวข้องไม่ว่าจะเป็นทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง อาจสรุปได้
ว่า วัฒนธรรมศึกษาถือได้ว่าเป็นสหวิชาที ่พิจารณาวัฒนธรรมในทุกแง่มุมที ่เกี ่ยวข้องกับการดำเนิน



 

85  

 วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

ชีวิตประจำวันของผู้คน และมองว่าเป็นปรากฎการณ์ท่ีไม่หยุดนิ่ง โดยมีจุดสนใจในกระบวนการถูกกดขี่และ
การต่อต้านที่เกิดขึ้นในสังคม ดังคำที่ว่า เป็นเรื่องการเมืองในเรื่องวัฒนธรรม การสร้างสรรค์วัฒนธรรมเป็น
สิ่งที่เกิดข้ึนอย่างต่อเนื่องและมีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ 
 โดยสรุป วัฒนธรรมจึงเป็นผลรวมของวิถีชีวิต ความคิด ความเชื่อ ค่านิยม ศิลปะ และประเพณีที่
มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นและสืบทอดกันมาในสังคม เป็นเครื่องมือในการปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อมและเป็น
รากฐานสำคัญในการสร้างอัตลักษณ์ของกลุ่มชน 

ความหมายของความเชื่อ 
ความเชื่อเป็นองค์ประกอบพ้ืนฐานของจิตใจมนุษย์และมีอิทธิพลต่อพฤติกรรม การตัดสินใจ และ

การดำเนินชีวิตในสังคม 
 ธวัช ปุณโณทก (2528) ให้ความหมายของความเชื่อว่าเป็นการยอมรับอันเกิดข้ึนในจิตใต้สำนึกของ
มนุษย์ต่อพลังอำนาจเหนือธรรมชาติ ซึ่งสามารถส่งผลดีหรือผลร้ายต่อมนุษย์และสังคม ความเชื่อจึงเป็นทั้ง
แรงขับเคลื่อนทางจิตใจและเครื่องมือที่ช่วยให้มนุษย์สามารถปรับตัวและอยู่ร่วมกันในสังคมได้ 
 งามพิศ สัตย์สงวน (2543) กล่าวว่า ความเชื่อ (Belief) หมายถึงการยอมรับว่าสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นจริง
หรือมีอยู่จริง แม้ไม่สามารถพิสูจน์ด้วยเหตุผลได้ แต่ได้รับการยอมรับในกลุ่มชนหรือสังคม และเชื่อว่าสิ่งนั้น
มีพลังอำนาจที่จะส่งผลต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ ความเชื่อจึงเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการสร้างระเบียบ
และบรรทัดฐานทางสังคม อีกทั้งยังสะท้อนถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติหรือ
ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่มนุษย์ไม่สามารถควบคุมได้ 
 วิราวรรณ สมพงษ์เจริญ (2550) คติความเชื่อในยุคแรกเป็นการสังเคราะห์ระหว่างความเชื่อดั้งเดิม
เรื่องผี วิญญาณ และพลังลี้ลับ (Animism) กับหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาและพิธีกรรมพราหมณ์–
ฮินดู ทำให้เกิดรูปแบบความเชื่อไฮบริด “ผี–พราหมณ์–พุทธ” ซึ่งช่วยเสริมสร้างอาณาจักรให้มีอำนาจทาง
ศาสนาและอำนาจทางการเมืองไปพร้อมกัน 
 ศิลป์ชัย เชาว์เจริญรัตน์ (2558) ศาสนาและความเชื่อทั้งหลายในยุคก่อนประวัติศาสตร์อยู่ในกลุ่ม
ของศาสนาบรรพกาล (Primitive religion) ซึ่งหมายถึงศาสนาที่ยังไม่ได้รับการพัฒนาทางความคิด  ยังหลง
ยึดติดในเรื่องของไสยศาสตร์และโชคลาง ปัจจุบันศาสนาดั้งเดิมนี้ยังคงหลงเหลืออยู่บ้างในชนเผ่าที่ล้าหลัง
ทางวัฒนธรรม เช่น ศาสนาของชาวอเมริกันอินเดียน ศาสนาของชาวพื้นเมืองในออสเตรเลีย และศาสนา
ของชาวพ้ืนเมืองแอฟริกัน เป็นต้น 
 ลัญจกร นิลกาญจน์ (2561) ชี้ให้เห็นว่า ความเชื่อและวัฒนธรรมเป็นพัฒนาการทางสังคมที่
สะท้อนวิถีชีวิตและกรอบความคิดของปัจเจกบุคคล ความศรัทธาต่อสิ่งเหนือธรรมชาติมีผลต่อการรวมกลุ่ม
ทำกิจกรรม การปฏิบัติพิธีกรรม และการแสดงพฤติกรรมตามความเชื่อ หากความศรัทธาเข้มข้นย่อม
สะท้อนให้เห็นในพิธีกรรมที่เอิกเกริกและยิ่งใหญ่ ความเชื่อจึงไม่ใช่สิ่งส่วนตัวเพียงอย่างเดียว แต่ยังเป็นแรง
เชื่อมโยงและสร้างเอกลักษณ์ของชุมชน 
 ไพศาล เต็งหิรัญ (2563) เห็นว่าความเชื่อเป็นธรรมชาติของมนุษย์ และถือเป็นส่วนหนึ่งของ
วัฒนธรรม การดำรงชีวิตของมนุษย์ในสมัยโบราณซึ่งมีความเจริญทางด้านวิชาการน้อย ความเชื่อเกิดขึ้น
จากการสังเกตและประสบการณ์ต่อปรากฏการณ์ธรรมชาติ เช่น ดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว 
หรือภูเขาไฟ ซึง่มนุษย์มองว่าเป็นพลังเหนือธรรมชาติที่สามารถก่อให้เกิดคุณหรือโทษ จึงเกิดความเกรงกลัว
และบูชา 



 

86  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
  พรพรหม ทิพยมนตรี (2565) ศึกษาเหตุผลของความเชื่อในสังคมไทย พบว่าความเชื่อเป็นระบบที่

ซับซ้อน มีรากฐานมาจากบริบททางสังคม ประวัติศาสตร์ และวัฒนธรรมของชุมชน ความเชื่อไม่เพียงแต่
ตอบสนองความต้องการทางจิตใจ แต่ยังกำหนดพฤติกรรม สร้างระเบียบทางสังคม และช่วยให้กลุ่มสังคม
สามารถอยู่ร่วมกันไดอ้ย่างเป็นระบบ 
 สุพรต บุญอ่อน และธีรพันธ์ เชิญรัมย์ (2567) วิเคราะห์ว่า ความเชื่อเกิดควบคู่กับการดำรงอยู่ของ
มนุษย์ตั้งแต่โบราณกาล และพัฒนาตามยุคสมัยและสภาพสังคม สามารถแบ่งออกเป็น 4 กลุ่มใหญ ่ได้แก่ 
  1. ความเชื่อในธรรมชาติ เป็นระดับแรกของมนุษย์ เกิดจากสิ่งรอบตัว เช่น แสงสว่าง 
ความมืด ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว หรือภูเขาไฟ มนุษย์เชื่อว่ามีพลังเหนือธรรมชาติที่สามารถก่อให้เกิดคุณหรือ
โทษ จึงเกิดความเกรงกลัวและบูชา 
  2. ความเชื่อในคติผีสางและเทวดา เกิดจากความคิดว่ามีวิญญาณหรือเจตภูตสิงสถิตอยู่ใน
ธรรมชาติ และสามารถบันดาลสุขหรือทุกข์ มนุษย์จึงสร้างรูปลักษณ์ของผี เทวดา หรือเทพเจ้าขึ้นเพ่ือกราบ
ไหว้ เช่น พระภูมิเจ้าที ่แม่ย่านาง และเทพารักษ์ 
  3. ความเชื่อในวิญญาณบรรพบุรุษ มนุษย์เชื่อว่าวิญญาณของพ่อแม่ ปู่ย่า ตายาย ยังคง
สถิตเพื่อปกปักรักษาลูกหลาน ความเชื่อนี้สะท้อนในประเพณีต่าง ๆ เช่น การบังสุกุลในไทย หรือการไหว้
บรรพบุรุษของชาวจีน 
  4. ความเชื่อในเทพเจ้าหลายองค์ เป็นพัฒนาการขั้นสูงของความเชื่อ มนุษย์กำหนดให้
ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติมีรูปลักษณ์ของเทพเจ้า และแบ่งลำดับอำนาจ เช่น การนับถือพระอาทิตย์ 
พระจันทร ์หรือฟากฟ้าเป็นเทพเจ้าสูงสุด 
 สรุปได้ว่า ความเชื่อหมายถึงการยอมรับและปฏิบัติตามสิ่งที่ถือว่าจริง ไม่ว่าจะมีหลักฐานเชิง
ประจักษ์หรือไม่ก็ตาม ความเชื่อเป็นพลังสำคัญที่สร้างความมั่นคงทางจิตใจ กำหนดพฤติกรรม และเป็น
ส่วนหนึ่งของการสร้างระเบียบทางสังคม ความเชื่อยังสะท้อนพัฒนาการทางวัฒนธรรมของมนุษย์ ทั้งใ น
ระดับปัจเจกบุคคลและสังคม จึงเป็นกรอบความคิดที่ช่วยให้มนุษย์สามารถอยู่ร่วมกันและสร้างเอกลักษณ์
ชุมชนได้อย่างยั่งยืน 
 

ความหมายของศรัทธา 
 ศรัทธาเป็นความเชื่อท่ีลึกซึ้งและมักเกี่ยวข้องกับคุณค่าทางจิตวิญญาณหรือศาสนา 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2551) ได้ให้ความหมายของศรัทธาว่าเป็นความเชื่อถือและ
ความเชื่อมั่นในสิ่งดีงาม ซึ่งเป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญาและผ่านการกลั่นกรองแล้ว ศรัทธาไม่ได้เป็น
เพียงความเชื่อแบบตื้น ๆ แต่เป็นภาวะจิตใจที่สะท้อนถึงความม่ันใจและการตัดสินใจที่มีพ้ืนฐานจากปัญญา 
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 2554 (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) ให้ความหมายคำว่า 
“ศรัทธา” ไว้ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานว่า หมายถึง ความเชื่อ ความเลื่อมใส หรือการเชื่อ การ
เลื่อมใส โดยมีรากศัพท์มาจากภาษาสันสกฤต “ศฺรทฺธา” และบาลี “สทฺธา” ศรัทธาจึงเป็นทั้งภาวะจิตใจ
และการกระทำท่ีสะท้อนถึงความมั่นใจและความไว้วางใจในสิ่งที่ตนเห็นว่าดีงาม 
 มนตรี หลินภู และพระฟูตระกูล พุทธรักขิโต (หลินภู)  (2566) ได้นำเสนอแนวคิดศร ัทธา 
ในพระพุทธศาสนา 4 ประการ ได้แก่ 1) เชื่อมั่นว่าทุกการกระทำ (กัมมสัทธา) โดยเจตนาจะทำให้เกิดผล
ตามมา 2) เชื ่อมั่นในผลของการกระทำ (วิปากสัทธา) ว่าทุกผลลัพธ์เกิดจากสาเหตุ ไม่ใช่ความบังเอิญ  
3) เชื ่อมั่นว่าแต่ละคนมีการกระทำเป็นของตนเอง (กัมมัสสกตาสัทธา) ซึ่งหมายถึงผลของการกระทำ  
เป็นของตัวเอง ไม่มีใครรับแทนได้ และ 4) เชื่อมั่นว่าหากตั้งใจทำ สักวันหนึ่งต้องบรรลุเป้าหมาย (ตถาโพธิ



 

87  

 วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

สัทธา) แนวคิดเหล่านี ้เน้นถึงความสำคัญของศรัทธาที ่มีปัญญาเป็นเครื ่องกำกับ โดยเฉพาะศรัทธา  
ในพระพุทธเจ้า พระธรรม พระสงฆ์ และกรรม 
 ชารีฟ ตอเล็บ (2561) พบว่าศรัทธาอันแรงกล้าเป็นพลังขับเคลื่อนสำคัญในชีวิตมนุษย์ สามารถ
สร้างแรงบันดาลใจในการทำงานและการสร้างสรรค์ผลงานได้อย่างต่อเนื่อง ศรัทธาไม่เพียงหมายถึงการเชื่อ 
หรือเลื่อมใสเท่านั้น แต่ยังเป็นพลังใจที่หล่อเลี้ยงให้มนุษย์ก้าวไปข้างหน้าอย่างมีเป้าหมายและความหมาย 
 ดังนั้น ศรัทธาจึงเป็นความเชื่อมั่นอย่างแรงกล้าในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในหลักธรรมคำ
สอน บุคคล หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ ์ ซึ ่งนำไปสู่การกระทำและวิถีชีวิตที่สอดคล้องกับความเชื่อนั ้น ๆ หาก
ปราศจากศรัทธา ชีวิตอาจขาดแรงบันดาลใจ แต่เมื่อมีศรัทธา สิ่งที่ยากก็สามารถกลายเป็นสิ่งที่สำเร็จได้ 
ศรัทธาจึงเป็นทั้งพลังทางใจและกรอบความคิดที่ช่วยให้มนุษย์ดำเนินชีวิตอย่างมั่นคงและมีความหมาย 
 

ความหมายของชุมชน 
 ชุมชนเป็นหน่วยทางสังคมที่มีความสำคัญต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ เพราะเป็นพื้นที่ที ่ผู ้คน  
มาอยู่ร่วมกัน มีความสัมพันธ์และพ่ึงพาอาศัยกัน 
 ชยันต์ วรรธนะภูติ และฉันทนา บรรพศิริโชติ (2541) อธิบายว่า “ชุมชน” คือ การรวมตัวของกลุ่ม
คนที่อยู่ในพื้นที่เดียวกันเพ่ือใช้ทรัพยากรร่วมกันในการดำรงชีวิต ซึ่งก่อให้เกิดความสัมพันธ์ รูปแบบองค์กร  
และกฎเกณฑ์ต่าง ๆ โดยชุมชนมักหมายถึงสังคมขนาดเล็กในลักษณะของหมู่บ้านที่ยังคงรักษาแบบ
แผนการดำเนินชีวิตดั้งเดิม และมีความสัมพันธ์แบบเครือญาติ จึงสามารถตีความ “ชุมชน” ได้ในระดับ
เดียวกับ “สังคมหมู่บ้าน” 
 ราชบัณฑิตยสถาน (2554) นิยามคำว่า “ชุมชน” ว่าเป็นหมู่ชนหรือกลุ่มคนที่อยู่ร่วมกันเป็นสังคม
ขนาดเล็กในอาณาบริเวณเดียวกัน มีผลประโยชน์ร่วมกัน และเป็นที่ท่ีมีคนอาศัยอยู่จำนวนมาก 
 ประเวศ วะสี (2559) เน้นว่า “ชุมชน” หมายถึงการที่คนจำนวนหนึ่งรวมตัวกันด้วยวัตถุประสงค์
ร่วมกัน มีการติดต่อสื่อสารและเกื้อกูลกัน ตลอดจนมีการเรียนรู้และจัดการร่วมกันเพื่อบรรลุเป้าหมาย
ร่วมกัน 
 ดังนั้น “ชุมชน” จึงสามารถมองได้ว่าเป็นสังคมขนาดเล็กที่ประกอบด้วยกลุ่มคนที่อยู่ร่วมกันใน
พื้นที่หนึ่ง มีความสัมพันธ์ พึ่งพา และเอื้ออาทรต่อกัน รวมทั้งมีการจัดการชีวิตและกิจกรรมต่าง ๆ ร่วมกัน
เพ่ือบรรลุเป้าหมายของกลุ่ม 

การจัดการชุมชน 
 ด้านการจัดการชุมชนเป็นกระบวนการสำคัญที่ช่วยให้ชุมชนสามารถพัฒนาและอยู่รอดอย่างยั่งยืน 
 อุทัย ปริญญาสุทินันท์ (2558) ด้นำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับการจัดการชุมชนว่า มีเป้าหมายเพ่ือสร้าง
ความเข้มแข็งและความยั่งยืนของชุมชน โดยเน้นบทบาทของสมาชิกในการนำพาชุมชนไปสู่เป้าหมาย  
การจัดการชุมชนต้องบูรณาการความรู้ท้องถิ่นและความรู้สมัยใหม่เข้าด้วยกัน เพื่อตอบสนองต่อพลวัต  
ของการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ซึ่งรวมถึงการประยุกต์แนวคิดเกี่ยวกับการจัดการเชิงกลยุทธ์ การจัดการ
ความรู้ การพัฒนาองค์การ ภาวะผู้นำ นโยบายสาธารณะ วิสาหกิจชุมชน และสวัสดิการชุมชน เพื่อให้ผู้มี
ส่วนได้เสียสามารถปรับปรุงชุดความรู้และเพิ่มขีดความสามารถในการบู รณาการศาสตร์ต่าง ๆ ได้อย่าง
เหมาะสม ลัญจกร นิลกาญจน์ (2561) ชี้ให้เห็นว่า การจัดการศรัทธาในชุมชนอย่างเป็นระบบมีความสำคัญ 
เพราะสะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อและวิถีชีวิตทางวัฒนธรรมที่พัฒนาต่อยอดอย่างต่อเนื่องและเป็นรูปธรรม  
ในระยะยาว ขณะที่ เสกสรร ท้าวทุมมา (2565) ได้กล่าวว่า การจัดการชุมชนเป็นการสร้างวิทยาการ 



 

88  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 กระบวนการ และการปฏิบัติการให้กับชุมชน เพื่อให้สมาชิกมีความรู้ความเข้าใจในการจัดการชุมชนของ

ตนเอง โดยใช้แผนชุมชนที่มีประสิทธิภาพเป็นเครื่องมือ 
 ดังนั้น ชุมชนจึงเป็นกลุ่มคนที่มีความสัมพันธ์และพึ่งพาอาศัยกัน มีการดำเนินชีวิตร่วมกันในพื้นที่
ใดพื้นที่หนึ่ง ขณะที่การจัดการชุมชนคือกระบวนการที ่คนในชุมชนร่วมกันวางแผน ดำเนินการ และ
ประเมินผล เพ่ือให้ชุมชนสามารถพัฒนา แก้ไขปัญหา และสร้างความเข้มแข็งได้ด้วยตนเองอย่างยั่งยืน 

แนวคิดและท่ีมาของ “ตาปู่บ้าน” 
“ตาปู ่บ้าน” หรือที ่รู ้จักกันในชื ่อ “ผีปู ่ตา” เป็นความเชื ่อพื ้นฐานที ่สำคัญยิ ่งในสังคมอีสาน 

โดยเฉพาะในบริบทของชุมชน ความเชื่อนี้มีรากฐานมาจากแนวคิดเรื ่องจิตวิญญาณและอำนาจเหนือ
ธรรมชาติที่เรียกว่า “ผี” ซึ่งชาวอีสานเชื่อว่ามีทั้งผีที่ให้โทษ (เช่น ปอบ กระสือ) และผีที่ให้คุณ (เช่น ผีปู่ตา 
เจ้าพ่อ เจ้าแม่ หรือผีบ้านผีเรือน) โดยผีที่ให้คุณเหล่านี้จะคอยปกป้องคุ้มครองคนในชุมชนให้รอดพ้นจาก
ภยันตรายและนำมาซึ่งความผาสุก (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำ
ขาว, 2562) ในอดีต แทบทุกหมู่บ้านในภาคอีสานจะมี “ดอนปู่ตา” ซึ่งเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อว่าเป็นที่
สถิตของวิญญาณบรรพบุรุษของหมู่บ้าน คำว่า “ปู่ตา” หมายถึง วิญญาณของบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว 
โดย “ปู่” หมายถึงวิญญาณทางฝ่ายพ่อ และ “ตา” หมายถึงวิญญาณทางฝ่ายแม่ ชาวบ้านจะสร้าง “ตูบ” 
หรือ “หอ” ให้ผีปู ่ตาอาศัย ซึ่งอาจมีรูปปั้นเป็นสัญลักษณ์แทนหรือไม่ก็ได้ ดอนปู่ตาถือเป็นเขตพื้นที่
ศักดิ์สิทธิ์ที่ห้ามรุกล้ำ หรือแสดงวาจาหยาบคาย ทำให้ดอนปู่ตากลายเป็นป่าขนาดเล็กที่เป็นพื้นที่ป่าสงวน
ของชุมชนไปโดยปริยาย (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) 
 ความเชื่อเรื่อง “ตาปู่บ้าน” ได้หยั่งรากลึกในจิตสำนึกของชาวอีสานมาอย่างยาวนาน โดยถือว่า  
“ตาปู่บ้าน” เป็นวิญญาณของบรรพบุรุษผู้ก่อตั้งหมู่บ้าน ซึ่งมีหน้าที่รักษาหมู่บ้านให้ชาวบ้านอยู่เย็นเป็นสุข 
และยังเป็นที่พึ่งในการบนบานขอพรในเรื่องต่างๆ เช่น การเรียน การค้าขาย หรือการเดินทาง (จีราภรณ์ 
จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว , 2562)นอกจากนี้ “ตาปู่บ้าน” ยังเป็นผี
ประจำหมู่บ้านที่ชาวบ้านเคารพนับถือ การสร้างหมู่บ้านใหม่จะต้องมีการสร้างศาลปู่ตา หรือ ตูบปู่ตา และ
ทำพิธีอัญเชิญปู่ตา ซึ่งถือเป็นผีบรรพบุรุษ ให้มาอยู่และทำหน้าที่พิทักษ์รักษามนุษย์ สัตว์ และพืชพันธุ์
ธัญญาหารในหมู่บ้านให้ปลอดภัย (อาณาจักรล้านช้าง, 2563) 
 ความเชื่อนี้ยังสะท้อนถึงคติความเชื่อดั้งเดิมของชาวอีสานที่เรียกว่า “ไทยน้อย” ซึ่งเชื่อในเรื่องเจ้า
ภูมิเจ้าไพร เจ้าป่า ผีสางนางไม้ เมื่อมีการอพยพไปตั้งหมู่บ้านใหม่ มักจะเลือกชัยภูมิป่าที่เหมาะสม และทำ
พิธีตั้งพระภูมิบ้านเรียกว่า “ปู่ตา” หรือ “ดอนปู่ตา” เพื่อให้เป็นพระภูมิเทพาอารักษ์ของหมู่บ้าน คอย
คุ้มครองดูแลผู้คนและปศุสัตว์ ป้องกันอันตรายและภัยต่างๆ รวมถึงมี “ผีตาแฮก” คอยป้องกันรักษาพืช
พันธุ์ในไร่นา (อาณาจักรล้านช้าง, 2563) 
 ในเชิงปรัชญา แนวคิดเกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านี้ โดยเฉพาะ “ผีฟ้า” ซึ่งมีความเชื่อมโยงกับ  
“ตาปู่บ้าน” นั้น มีพื้นฐานมาจากการหล่อหลอมแนวคิดสามประการเข้าด้วยกัน ได้แก่ แนวคิดจากศาสนา
พราหมณ์ที่เชื่อในพระพรหมผู้สร้างสรรพสิ่ง แนวคิดเรื่องผีของชาวอีสานที่เชื่อในพญาแถนผู้เป็นเทพเจ้า
สูงสุด และแนวคิดจากพระพุทธศาสนาที่เชื่อในการเวียนว่ายตายเกิดและพระอินทร์ การผสมผสานความ
เชื่อเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงความยืดหยุ่นและการปรับตัวของระบบความเชื่อในชุมชนที่สามารถรับเอา
แนวคิดจากภายนอกเข้ามาผสมผสานกับความเชื่อดั้งเดิมได้อย่างกลมกลืน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน  
ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) 



 

89  

 วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

บทบาทของ “ตาปู่บ้าน” ในชุมชน 
 “ตาปู่บ้าน” มีบทบาทสำคัญและหลากหลายมิติในการดำรงชีวิตของชุมชน ไม่เพียงแต่เป็นสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ที่เคารพบูชา แต่ยังเป็นกลไกสำคัญในการสร้างระเบียบทางสังคม ความสามัคคี และความผาสุก  
ของคนในหมู่บ้าน บทบาทเหล่านี้สามารถจำแนกได้ดังนี้: 
 1. ผู้พิทักษ์และคุ้มครองชุมชน บทบาทหลักของ “ตาปู่บ้าน” คือการเป็นผู้พิทักษ์และคุ้มครอง
ชุมชนให้รอดพ้นจากภยันตรายต่าง ๆ ทั้งจากสิ่งเหนือธรรมชาติและจากภัยพิบัติทางธรรมชาติ ชาวบ้านเชื่อ
ว่า “ตาปู่บ้าน” คอยดูแลรักษาผู้คน สัตว์เลี้ยง และพืชพรรณธัญญาหารในหมู่บ้านให้ปลอดภัยและอุดม
สมบูรณ์ การสร้างศาลปู่ตาหรือตูบปู่ตาในบริเวณ “ดอนปู่ตา” ซึ่งเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์และเป็นป่าสงวนของ
ชุมชน สะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อในการปกป้องคุ้มครองนี้ การเลือกทำเลที่ตั้งศาลปู่ตาที่เงียบสงบ ร่มรื่น 
และมีต้นไม้ใหญ่ ก็เพื่อสื่อถึงความอุดมสมบูรณ์และสิริมงคลที่จะเกิดขึ้นกับชุมชน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม , สุ
วิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562; อาณาจักรล้านช้าง, 2563) 
 2. ศูนย์รวมจิตใจและอัตลักษณ์ของชุมชน “ตาปู่บ้าน” ทำหน้าที่เป็นศูนย์รวมจิตใจของคนใน
ชุมชน ความเชื่อและการปฏิบัติต่อ “ตาปู่บ้าน” เป็นส่วนหนึ่งของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่หล่อหลอมให้
คนในชุมชนมีความผูกพันและเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน พิธีกรรมต่าง ๆ ที่จัดขึ้นเป็นประจำ เช่น พิธีบวงสรวง
และเลี้ยงปู่ตาประจำปีในเดือนหก (พฤษภาคม) เป็นโอกาสที่ชาวบ้านจะได้มารวมตัวกัน ทำกิจกรรมร่วมกัน  
และเสริมสร้างความสัมพันธ์ในชุมชน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม , สุวิน ทองปั ้น, จรัส ลีกา และ อัจฉริยะ  
วงษ์คำขาว, 2562; อาณาจักรล้านช้าง, 2563) การที ่ชาวบ้านทุกเพศทุกวัย ตั ้งแต่เด็กนักเรียนจนถึง
ผู้สูงอายุ มาร่วมบนบานและขอพรจาก “ตาปู่บ้าน” แสดงให้เห็นถึงการสืบทอดความเชื่อจากรุ่นสู่รุ่น และ
การที่ “ตาปู่บ้าน” เป็นที่พึ่งทางใจของคนทุกกลุ่มในชุมชน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม , สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา  
และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) 
 3. กลไกควบคุมทางสังคมและจริยธรรม ความเชื่อใน “ตาปู่บ้าน” ยังเป็นกลไกสำคัญในการ
ควบคุมพฤติกรรมทางสังคมและสร้างจริยธรรมให้กับคนในชุมชน ชาวบ้านเชื่อว่าหากมีการกระทำที่ไม่
เหมาะสมหรือผิดจารีตประเพณี “ตาปู่บ้าน” อาจแสดงอาการผ่าน “เฒ่าจ้ำ” เพ่ือตักเตือนและให้แก้ไข (จี
ราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) ดังที่กล่าวไว้ว่า “พ่อแม่จะ
ด่าลูกอย่างหยาบคายก็ไม่ได้ผิดผีปู่ตา” (อาณาจักรล้านช้าง , 2563) ซึ่งแสดงให้เห็นว่าความเชื่อนี้มีอิทธิพล 
ต่อการวางรากฐานทางจริยธรรมและระเบียบวินัยของชุมชน ทำให้คนในหมู่บ้านอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข  
ไม่มีการข่มเหงรังแกกัน การเคารพต่อ “ตาปู่บ้าน” จึงไม่ใช่เพียงการเคารพสิ่งศักดิ์สิทธิ์ แต่เป็นการเคารพ  
ต่อกฎเกณฑ์และบรรทัดฐานทางสังคมที่บรรพบุรุษได้วางไว้ 
 4. สื่อกลางในการติดต่อสื่อสารกับโลกวิญญาณ บทบาทของ “เฒ่าจ้ำ” หรือ “พ่อเฒ่าจ้ำ”  
เป็นสิ่งสำคัญในการเชื่อมโยงชาวบ้านกับ “ตาปู่บ้าน” “เฒ่าจ้ำ” ทำหน้าที่เป็นสื่อกลางในการประกอบ
พิธีกรรมต่าง ๆ และเป็นผู้ที ่ “ตาปู่บ้าน” สามารถประทับทรงเพื่อสื่อสารกับคนในชุมชนได้ (จีราภรณ์  
จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และ อัจฉริยะ วงษ์คคำขาว , 2562; อาณาจักรล้านช้าง, 2563) การ
สื่อสารนี้เกิดข้ึนในหลายรูปแบบ เช่น การบอกกล่าวถึงสิ่งผิดปกติ การตักเตือนผู้ที่กระทำผิด หรือการให้พร 
และคำแนะนำต่างๆ การมี “เฒ่าจ้ำ” เป็นผู้เชื่อมโยง ทำให้ความเชื่อใน “ตาปู่บ้าน” มีความจับต้องได้  
และเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวันของชาวบ้าน 



 

90  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
  โดยสรุป “ตาปู่บ้าน” ในชุมชนจึงเป็นมากกว่าความเชื่อ แต่เป็นระบบที่ซับซ้อนซึ่งมีบทบาทสำคัญ 

ในการปกป้องคุ้มครอง สร้างความสามัคคี ควบคุมพฤติกรรมทางสังคม และเป็นศูนย์รวมจิตใจของคนใน
ชุมชน ทำให้วิถีชีวิตของชาวบ้านดำเนินไปได้อย่างราบรื่นและผาสุ 

2. การจัดการศรัทธาและระบบความเชื่อเกี่ยวกับ “ตาปู่บ้าน” ในชุมชน 
 การจัดการศรัทธาและระบบความเชื ่อเกี ่ยวกับ “ตาปู ่บ้าน” ในชุมชน สะท้อนให้เห ็นถึง
ความสัมพันธ์อันลึกซึ้งระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญในการดำรงชีวิตและสร้าง
ความผาสุกให้กับชุมชน การจัดการศรัทธานี้ไม่ได้เป็นเพียงพิธีกรรมที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาเท่านั้น แต่ยังเป็น
กลไกทางสังคมท่ีช่วยธำรงรักษาคุณค่าและระเบียบของชุมชนไว้ได้อย่างยั่งยืน 
 1. การสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ “ดอนปู่ตา” และ “ศาลปู่ตา”  การแสดงออกถึงศรัทธาแรกเริ่ม 
คือการสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์สำหรับ “ตาปู่บ้าน” ซึ่งก็คือ “ดอนปู่ตา” และ “ศาลปู่ตา” หรือ “ตูบปู่ตา”  
(จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว , 2562; อาณาจักรล้านช้าง, 
2563) “ดอนปู่ตา” มักจะเป็นป่าขนาดเล็กที่ได้รับการดูแลรักษาอย่างดี ถือเป็นเขตหวงห้ามที่ผู้ใดจะรกุล้ำ 
หรือแสดงวาจาหยาบคายไม่ได้ การเลือกทำเลที่ตั้งศาลปู่ตา/ศาลตายายมักจะอยู่ในบริเวณทุ่งนาผืนใหญ่ที่
เงียบสงบ ร่มรื่น มีต้นไม้ใหญ่ ซึ่งสะท้อนถึงความเชื่อเรื่องความอุดมสมบูรณ์และสิริมงคลที่จะเกิดขึ้นกับ
ชุมชน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว , 2562) การสร้างพื้นที่
ศักดิ์สิทธิ์นี้เป็นการกำหนดขอบเขตทางกายภาพและจิตวิญญาณที่ชัดเจน แสดงให้เห็นถึงความเคารพและ
ความสำคัญของ “ตาปู่บ้าน” ในฐานะผู้พิทักษ์และผู้ดูแลชุมชน 
 2. พิธีกรรมบวงสรวงและเลี้ยงปู่ตา การเชื่อมโยงระหว่างโลกมนุษย์และโลกวิญญาณ พิธีกรรม
บวงสรวงและเลี้ยงปู่ตาเป็นหัวใจสำคัญของการจัดการศรัทธาในชุมชน โดยจะจัดขึ้นเป็นประจำทุกปี  
ในช่วงเดือน 6 (ประมาณเดือนพฤษภาคม) ซึ่งเป็นช่วงเริ่มต้นฤดูฝนและฤดูเพาะปลูก (จีราภรณ์ จันทร์โฉม,  
สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562; อาณาจักรล้านช้าง, 2563) พิธีนี้มีวัตถุประสงค์
หลักเพื่อแสดงความกตัญญูต่อ “ตาปู่บ้าน” และขอพรให้คุ้มครองป้องกันภยันตรายแก่ชีวิตและทรัพย์สิน  
ให้มีความสิริมงคล ความอุดมสมบูรณ์ และความปลอดภัยจากอุปสรรคท่ีอาจจะเกิดขึ้นกับการเริ่มต้นทำนา  
(จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) 
 ในพิธีชาวบ้านจะเตรียมข้าวปลาอาหาร เครื่องเซ่นไหว้ต่างๆ เช่น หัวหมู เป็ด ไก่ น้ำแดง หรือเหล้า 
รวมถึงการนำหญ้าคา มัดแทนวัว ควาย เป็ด ไก่ และคน ไปรวมกันบริเวณพิธีที่ดอนปู่ตา (จีราภรณ์ จันทร์
โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว , 2562) “เฒ่าจ้ำ” หรือ “พ่อเฒ่าจ้ำ” ซึ่งเป็น
บุคคลสำคัญท่ีทำหน้าที่เป็นสื่อกลางในการติดต่อสื่อสารระหว่างชาวบ้านกับ “ตาปู่บ้าน” จะเป็นผู้นำในการ
ประกอบพิธี (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562; อาณาจักร
ล้านช้าง, 2563) นอกจากนี้ ในพิธียังมีการเสี่ยงทายดินฟ้าอากาศและความอุดมสมบูรณ์ของพืชผลทาง
การเกษตร ซึ่งเป็นส่วนสำคัญในการวางแผนการเพาะปลูกของชุมชน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม , สุวิน ทองปั้น, 
จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) หลังเสร็จพิธีชาวบ้านจะแบ่งข้าวปลาอาหารไปกินเพื่อเป็นสริิ
มงคล ซึ่งเป็นการสร้างความผูกพันและความสามัคคีในชุมชนไปพร้อมกัน 
 3. การบนบานศาลกล่าวและการแก้บน กลไกเสริมสร้างศรัทธา ชาวบ้านมีการบนบานศาลกล่าว 
กับ “ตาปู่บ้าน” เพื่อขอพรในเรื่องต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับชีวิตประจำวัน เช่น การเรียน การค้าขาย การ
เดินทาง หรือแม้แต่การรักษาโรคภัยไข้เจ็บ การบนบานนี้แสดงให้เห็นถึงความเชื่อมั่นในอำนาจของ “ตาปู่
บ้าน” ที่สามารถช่วยเหลือและดลบันดาลให้เกิดสิ่งดีๆ ขึ้นได้ หากสิ่งที่บนบานไว้ประสบความสำเร็จ 



 

91  

 วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

ชาวบ้านก็มีการแก้บนตามท่ีได้กล่าวไว้ เช่น การถวายเครื่องเซ่นไหว้หรือการแสดงมหรสพอย่างหมอลำหรือ
ภาพยนตร์ กระบวนการบนบานและแก้บนนี้เป็นกลไกสำคัญที่ช่วยเสริมสร้างความศรัทธาและความผูกพัน
ระหว่างคนในชุมชนกับ “ตาปู่บ้าน” ให้แน่นแฟ้นยิ่งขึ้น เนื่องจากเป็นการพิสูจน์ให้เห็นถึงผลลัพธ์ที่จับต้อง
ได้จากความเชื่อของตน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562) 
 4. บทบาทของ “เฒ่าจ้ำ” ในการจัดการศรัทธา “เฒ่าจ้ำ” หรือ “พ่อเฒ่าจ้ำ” มีบทบาทสำคัญ 
อย่างยิ่งในการจัดการศรัทธาและระบบความเชื่อเกี่ยวกับ “ตาปู่บ้าน” ในชุมชน (จีราภรณ์ จันทร์โฉม ,  
สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว, 2562; อาณาจักรล้านช้าง, 2563) นอกจากจะเป็นผู้นำ
ในการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ แล้ว “เฒ่าจ้ำ” ยังเป็นผู้ที่ “ตาปู่บ้าน” สามารถประทับทรงเพื่อสื่อสารกับ
คนในชุมชนได้ การสื่อสารนี้มีความสำคัญอย่างมากในการควบคุมพฤติกรรมทางสังคมและสร้างจริยธรรม
ให้กับคนในชุมชน หากมีคนในชุมชนกระทำผิดจารีตประเพณี “ตาปู่บ้าน” อาจแสดงอาการผ่าน “เฒ่าจ้ำ” 
เพื่อตักเตือนและให้แก้ไข โดยผู้กระทำผิดจะต้องนำดอกไม้ธูปเทียนไปบอกกล่าวเพื่อขอขมา (จีราภรณ์ 
จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว , 2562) บทบาทของ “เฒ่าจ้ำ” จึงเป็น
เสมือนผู้รักษากฎและเป็นที่ปรึกษาทางจิตวิญญาณของชุมชน 
 5. ระบบความเชื่อท่ีผสมผสานและปรับตัว ความเชื่อเรื่อง “ตาปู่บ้าน” มิได้ดำรงอยู่โดยแยกขาด
จากความเชื่ออื่น แต่มีการผสมผสานและปรับตัวให้สอดคล้องกับสังคมและวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไป  
ดังที่ จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และอัจฉริยะ วงษ์คคำขาว (2562) อธิบายว่า แนวคิดผี
ฟ้า ซึ่งเกี่ยวข้องกับผีบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มีรากฐานจาก 3 แนวคิด ได้แก่ ศาสนาพราหมณ์ (พระ
พรหม) ความเชื่อเรื ่องผีของชาวอีสาน (พญาแถน) และพระพุทธศาสนา (พระอินทร์) การผสมผสานนี้
สะท้อนถึงความยืดหยุ่นของระบบความเชื่อ ที่สามารถรับอิทธิพลจากภายนอกมาปรับใช้โดยยังคงรักษา
แก่นดั้งเดิมไว้ นอกจากนี้ ความเชื่อเรื่อง “ตาปู่บ้าน” ยังสัมพันธ์กับคติเรื่องเจ้าภูมิเจ้าไพร ผีป่า และผีสาง
นางไม้ ซึ่งเป็นรากฐานความเชื่อของชาวอีสานที่มองว่าทุกสิ่งมีผีคอยปกปักรักษา หากผู้ใดละเมิดจะถูก
ลงโทษ ความเชื่อนี้ทำหน้าที่เป็นกลไกควบคุมสังคม และสร้างจิตสำนึกในการรักษาสิ ่งแวดล้อมและ
ธรรมชาติ (อาณาจักรล้านช้าง, 2563) จึงเป็นพลังศรัทธาที่หล่อหลอมให้ชุมชนมีความสามัคคี ปฏิบัติตาม
จารีต และอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข 

บทสรุป  
“ตาปู่บ้าน” เป็นมากกว่าความเชื่อทางไสยศาสตร์ แต่เป็นระบบความเชื่อที่มีความซับซ้อนและมี

พลวัต ซึ่งทำหน้าที่เป็นรากฐานสำคัญในการดำรงชีวิตทางสังคม วัฒนธรรม และจิตวิญญาณของคนใน
ชุมชน ความเชื่อนี้มีบทบาทสำคัญในการเป็น ผู้พิทักษ์และคุ้มครองชุมชน โดยคนในชุมชนเชื่อว่าตาปู่บ้าน
คือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่คอยปกป้องคุ้มครองผู้คนจากภัยอันตรายต่าง ๆ ทำให้ชุมชนอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข 
นอกจากนี้ ยังเป็น ศูนย์รวมจิตใจและอัตลักษณ์ของชุมชน ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความผูกพันของคนใน
ชุมชนกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ทำหน้าที่เป็น กลไกควบคุมทางสังคมและจริยธรรม ที่ช่วยสร้างความ
สามัคคี ความสงบสุข และความมีระเบียบวินัยในชุมชน โดยคนในชุมชนจะปฏิบัติตามกฎเกณฑ์และข้อห้าม
ที่เกี่ยวข้องกับตาปู่บ้านอย่างเคร่งครัด สุดท้าย ความเชื่อนี้ยังทำหน้าที่เป็น สื่อกลางในการติดต่อสื่อสาร
กับโลกวิญญาณ ผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ และบุคคลสำคัญอย่าง “เฒ่าจ้ำ” ซึ่งเป็นผู้ทำหน้าที่ดูแลและสื่อสาร
กับตาปู่บ้าน แสดงให้เห็นถึงภูมิปัญญาของคนในอดีตที่รู้จักใช้ความเชื่อเพื่อเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจและ
สร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างคนในชุมชนกับธรรมชาติ 



 

92  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
  การจัดการศรัทธาต่อ “ตาปู่บ้าน” แสดงออกผ่านการสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ เช่น “ดอนปู่ตา”  

และ “ศาลปู่ตา” การจัดพิธีกรรมบวงสรวงและเลี้ยงปู่ตาประจำปี การบนบานศาลกล่าวและการแก้บน  
ซึ ่งล้วนเป็นกลไกที่ช่วยเสริมสร้างความผูกพันและความศรัทธาของคนในชุมชนให้แน่นแฟ้นยิ ่งขึ้น 
นอกจากนี้ ระบบความเชื่อนี้ยังมีความยืดหยุ่นและสามารถผสมผสานกับความเชื่ออื่น  ๆ เช่น ศาสนา
พราหมณ์และพระพุทธศาสนา ได้อย่างกลมกลืน แสดงให้เห็นถึงความสามารถในการปรับตัวของวัฒนธรรม
ท้องถิ่น 

 

แผนภาพที่ 1 สรุปความเชื่อมโยงของ “ตาปู่บ้าน” กับ วัฒนธรรม ความเชื่อ  

และการจัดการศรัทธาของชุมชน 

ข้อเสนอแนะ 
 1. การอนุรักษ์และสืบทอด ควรมีการส่งเสริมและสนับสนุนให้มีการอนุรักษ์และสืบทอดความเชื่อ 
และพิธีกรรมเกี่ยวกับ “ตาปู่บ้าน” ให้คงอยู่ต่อไป โดยอาจจัดกิจกรรมที่เปิดโอกาสให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้  
และเข้าใจถึงความสำคัญของความเชื่อนี้ เพื่อให้ภูมิปัญญาและวัฒนธรรมท้องถิ่นอันทรงคุณค่านี้ไม่เลือน
หายไปตามกาลเวลา 
 2. การศึกษาเพิ่มเติม ควรมีการศึกษาเพ่ิมเติมเกี่ยวกับบทบาทของ “ตาปู่บ้าน” ในการพัฒนา
ชุมชนในมิติอ่ืน ๆ เช่น การส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม หรือการนำหลักคิดจากการจัดการศรัทธา
มาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาสังคมในด้านต่าง ๆ 



 

93  

 วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 

 3. การเผยแพร่ความรู้ ควรมีการเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับ “ตาปู่บ้าน” และวัฒนธรรมความเชื่อ
ของชุมชนให้เป็นที่รู้จักในวงกว้าง เพื่อสร้างความเข้าใจและความตระหนักถึงคุณค่าของภูมิปัญญาและ
วัฒนธรรมท้องถิ่นของประเทศไทย 

เอกสารอ้างอิง 
งามพิศ สัตย์สงวน. (2543). หลักมานุษยวิทยาวัฒนธรรม (พิมพ์ครั้งที ่4). กรุงเทพฯ: รามาการพิมพ์. 
จีราภรณ์ จันทร์โฉม, สุวิน ทองปั้น, จรัส ลีกา และ อัจฉริยะ วงษ์คคำขาว. (2562). แนวคิดผีฟ้าในเชิง

ปรัชญาของชุมชนบ้านนาเสียว ตำบลนาเสียว อำเภอเมือง จังหวัดชัยภูมิ. วารสารบัณฑิตศึกษามหา
จุฬาขอนแก่น, 6(4), 329-332. 

ชยันต์ วรรธนะภูติ, & ฉันทนา บรรพศิริโชติ. (บรรณาธิการ). (2541). ระบบความรู้พ้ืนบ้านปัจจุบัน: การ
วิจัยและพัฒนา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ชารีฟ ตอเล็บ. (2561). จากความศรัทธาอันแรงกล้าสู่แรงบันดาลใจในการสร้างสรรค์ผลงานจิตรกรรม
นามธรรม. (วิทยานิพนธ์ปริญญารปริญญาศิลปกรรมศาสตรมหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย). 

เสกสรร ท้าวทุมมา. (2565). การจัดการชุมชนเข้มแข็งด้านการท่องเที่ยวด้วยกระบวนการประชาสังคมใน
จังหวัดแม่ฮ่องสอน. (รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์). มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่, สำนักงาน
คณะกรรมการส่งเสริมวิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม (สกสว.). 

ธวัช ปุณโณทก. (2528). ความเชื่อ. ใน สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคอีสาน (เล่ม 1). กรุงเทพฯ: มูลนิธิ
สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. 

ประเวศ วะสี. (2559). ความสำคัญของชุมชนและประชาสังคมในการสร้างเสริมสุขภาพชุมชน. สืบค้นจาก 
https://www.csdi.or.th/ 

พรพรหม ทิพยมนตรี. (2565). เหตุผลของความเชื่อในสังคมไทย: ร่องรอยจากจารึกสุโขทัย. Mahachula 
Academic Journal,9(2), 141-153. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พัฒน์ วัฒนสินธุ. (2568). ศึกษาวัฒนธรรมตามแนวทางวัฒนธรรมศึกษา. วารสารมนุษยศาสตร์ 
สังคมศาสตร์  
และนวัตกรรม มหาวิทยาลัยกาฬสินธุ์, 4(2), 93-102. 

ไพศาล เต็งหิรัญ. (2563). ความหมายและความสำคัญของชูรอในอิสลาม. วารสารมหาวิทยาลัยการจัดการ
และเทคโนโลยีอีสเทิร์น, 17(1), 1-12.  

มนตรี หลินภู และพระฟูตระกูล พุทธรักขิโต (หลินภู). (2566). ศรัทธา 4 กับการพัฒนาจิตวิญญาณความ
เป็นครู : นิยามองค์ประกอบ และการประยุกต์ใช้. วารสารครุศาสตร์ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัย
ราชภัฏกำแพงเพชร, 7(14). 

วิราวรรณ สมพงษ์เจริญ. (2550). คติความเชื่อของคนไทยสมัยสุโขทัย พ.ศ. 1726 - พ.ศ. 2006. 
(วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร).  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์. 
ลัญจกร นิลกาญจน์. (2561). วัฒนธรรมความเชื่อ กับการจัดการศรัทธาของชุมชน. วารสารนาคบุตร

ปริทรรศน์, 10(2), 11-20. 

https://www.csdi.or.th/


 

94  

วารสารเมธีวิจัย Savant Journal of Social Sciences  
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568  
Volume 2 Number 4 July - August 2025 
 ศิลป์ชัย เชาว์เจริญรัตน์. (2558). ศาสนาบรรพกาล (Primitive religion). สืบค้นจาก 

https://sinchaichao.blogspot.com/2015/06/blog-post_73.html 
สุพรต บุญอ่อน และธีรพันธ์ เชิญรัมย์. (2567). ความเชื่อในสังคมไทย. บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์  วิทยาลัย

สงฆ์นครสวรรค์, 12(3) 109-119.  
อาณาจักรล้านช้าง. (2563, 15 กันยายน). ตาปู่ เป็นผีประจำหมู่บ้านที่ชาวบ้านเคารพนับถือ. สืบค้นจาก 

https://www.facebook.com/media/set/?vanity=100064273050342&set=a.7040336917
49060 

อุทัย ปริญญาสุทินันท์. (2558). การจัดการชุมชน: มโนทัศน์และทฤษฎีที่จำเป็นต้องทบทวน. วารสารการ
จัดการสมัยใหม่, 13(2), 11-22. 

 


