
 



ต้นฉบับที่ตีพิมพ์ในวารสารเล่มนี้ ได้รับการตรวจสอบมารฐานทางวิชาการโดยผู้ทรงคุณวุฒิเฉพาะ
สาขาวิชา การตีพิมพ์ซ้ำต้องได้รับอนุญาตจากกองบรรณาธิการเป็นลายลักษณ์อักษรเท่านั้น 

 
 
 

 

วารสารสถาบันพอด ี
Institute of Sufficiency Journal 
ปีที่ 2 ฉบับที่ 10 ตุลาคม-ธันวาคม 2568 

Vol. 2 No. 10 October-December 2025 
 
 

วัตถุประสงค ์
1. เพื่อเป็นวารสารตีพิมพ์เผยแพร่บทความวิชาการ บทความวิจัย บทวิจารณ์หนังสือ และ

บทความวิชาการประเภทอ่ืน ๆ 
2. เพื่อเป็นสื่อแลกเปลี่ยนเรียนรู้เชิงวิชาการของนักวิจัยและนักวิชาการทั้งในประเทศไทยและ

ต่างประเทศในด้านเศรษฐกิจพอเพียง ด้านศาสนศึกษา ด้านปรัชญา ด้านจริยศาสตร์ ด้านมนุษย์ศาสตร์ 
ด้านวัฒนธรรม ด้านสังคมศาสตร์ และสหวิทยาการด้านการศึกษา 

3. เพ่ือเป็นวารสารเสนอองค์ความรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนามนุษย์ในด้านเศรษฐกิจพอเพียง 
ด้านศาสนศึกษา ด้านปรัชญา ด้านจริยศาสตร์ ด้านมนุษย์ศาสตร์ ด้านวัฒนธรรม ด้านสังคมศาสตร์ 
และสหวิทยาการด้านการศึกษา 

4. เพื่อพัฒนาวารสารให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐานการประกันคุณภาพการศึกษาและเป็นการ
ส่งเสริมการพัฒนาคุณภาพผลงานการวิจัยและบทความทางวิชาการด้านเศรษฐกิจพอเพียง ด้านศาสน
ศึกษา ด้านปรัชญา ด้านจริยศาสตร์ ด้านมนุษย์ศาสตร์ ด้านวัฒนธรรม ด้านสังคมศาสตร์ และสห
วิทยาการด้านการศึกษา ให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน TCI 
 

เจ้าของ 
มูลนิธิสหธรรมิกชน (Sahadhammikchon Foundation) 429/129 ถนนสรงประภา แขวง
ดอนเมือง เขตดอนเมือง กรุงเทพมหานคร 10210  
โทรศัพท์ : 091-778-1032, 089-983-9333 
อีเมล : shdm.foundation@gmail.com 

พิมพ์ที ่
 จี คลาส (G CLASS) เลขที่ 26/19 ศาลายา พุทธมณฑล นครปฐม 73170 
 โทร 028892223 โทรสาร 028893204 อีเมล์ g_class@hotmail.com  
 

mailto:shdm.foundation@gmail.com


 

 

II Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

คณะที่ปรึกษา 
 

ศาสตราจารย์กีรติ บุญเจือ รองศาสตราจารย์ ดร.ดวงสมร รุ่งสวรรค์โพธิ์ 
รองศาสตราจารย์ ดร.อรรณพ พงษ์วาท รองศาสตราจารย์ (พิเศษ) พลตำรวจโท ดร.ณรงค์ กุลนิเทศ 
พระมหามงคลกานต์ ฐิตธมฺโม (รศ.ดร.) รองศาสตราจารย์ (พิเศษ) ดร.ศรีปริญญา ธูปกระจ่าง 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.วีระชยั ยศโสธร ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.เจตนพัิทธ์ พิธิยานุวัฒน์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.อัญชนา สุขสมจิตร ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.เกียรติศักดิ์ รัตนดิลก ณ ภูเก็ต 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ณัฐภทัร แก้วรัตนภัทร์  ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ณัฐณภรณ์ เอกนราจินดาวัฒน์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.รัชฎา ฟองธนกิจ ผู้ช่วยศาสตราจารย์ สุปราณี วัฒนสิน 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.สิทธิชยั ธรรมเสน่ห์ ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ปรีชา วรารัตน์ไชย 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ธงไชย สุรินทร์วรางกูร ผู้ช่วยศาสตราจารย์ (พิเศษ) พลโท ดร.ทวี แจ่มจำรัสพลโท  
พลเอก ดร.สมคิด ทับทิม พันเอก ดร.ปราโมทย์ หม่อมศิลา 
ดร.ดนุวัศ สุวรรณวงศ์ ดร.ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม 
ดร.กัญญ์รัชการย์ เลิศอมรศักดิ์ ดร.กันต์สินี สมิตพันธ์ 
ดร.ลัดดา ไทยปรีชา ดร.สิริกร อมฤตวาริน 
ดร.อาริยา ภู่ระหงษ์ ดร.ศาสวัต มูลฐาน 
ดร.พลอยทราย โอฮาม่า ดร.รวิช ตาแก้ว 
ดร.กาญจนา โพธิวิชยานนท์ ดร.ใจกลั่น นาวาบุญนิยม 
ดร.สมเกียรติ มาลากรณ์  ดร.วราภรณ์ พงศ์ธรพิสุทธิ์ 
ดร.จันทรามาศ สุริเย ดร.สิรินทร์ กันยาวิริยะ 
 

บรรณาธิการ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.เมธา หริมเทพาธิป 
 

กองบรรณาธิการ 
ศาสตราจารย์ ดร.ไพศาล มุณีสว่าง คณะวิศวกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 
รองศาสตราจารย์ ดร.ประเวศ อินทองปาน คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ธนิต พุทธพงษ์ศิริพร คณะอุตสาหกรรมเกษตร มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ปริเวท วรรณโกวิท คณะวิทยาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีพระจอมเกล้า 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.สุณี เวชประสิทธิ์  มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ (พิเศษ) ดร.เอนก สุวรรณบัณฑิต คณะแพทยศาสตร์ศิริราชพยาบาล มหาวิทยาลัยมหิดล 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.เกรียงไกร  พินยารัก   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
  วิทยาเขตนครราชสีมา 



 

 

III วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม–ธนัวาคม 2568] 
 

ดร.มนัสวี ศรีนนท์  สถาบันนวัตกรรมการเรียนรู้ มหาวิทยาลัยมหิดล 
ดร.ตรี บุญเจือ สำนักงาน กสทช. 
ดร.ยุทธภัณฑ์ พินิจ คริสตศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยคริสเตียน 
นายแพทย์ ดร.ศุภชัย ศรีศิริรุ่ง โรงพยาบาลพญาไท สาขาศรีราชา 
พันเอกหญิง ดร.สุดารัตน์ น้อยแรม ศูนย์ประสานการปฏิบัติที ่ 5 กองอำนวยการรักษา

ความมั่นคงภายในราชอาณาจักร 
ดร.ประเสริฐ สุขศาสน์กวิน  คณะรัฐประศาสนศาสตร์ วิทยาลัยเทคโนโลยีสยาม 
พันตำรวจโทหญิง ดร. ปิยะนุช ศรีสรานุกรม คณะสังคมศาสตร์ โรงเรียนนายร้อยตำรวจ 
 

ฝ่ายประสานงานและจัดการ 
นางพรรณนิภา หริมเทพาธิป 
นางเพ็ญพักต์ สว่าง 
 

ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความ ประจำวารสาร  
พระศรีสัจญาณมุนี (ผศ.ดร.) วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระครูปลัดสุวัฒนวิสุทธิสารคุณ (พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม (ผศ.ดร.)) สาขาพุทธศาสนา 
 และปรัชญามหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระครูวินัยธร (พระมหาเกียรติศักดิ์ กิตฺติปาโล (ดร)) มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระครูวินัยธร (พระมหาวุฒิชัย เพชรทองมา),ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
 วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 
พระมหามงคลกานต์ ฐิตธมฺโม (รศ.ดร.) คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาสามารถ ฐานิสฺสโร (ดร.) คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหานรินทร์ สุรปญฺโญ (ผศ.ดร.) วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาอุดร มากดี (ผศ.ดร.) มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
  วิทยาเขตนครสวรรค์ 
พระมหาวิโรจน์ ญาณวิโร (ดร.) คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาภาณุวิชญ์ ภาณุวิชฺชโญ (ดร.) คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาไชยา หัดประกอบ (ดร.) สำนักงานครูพระสอนศีลธรรม มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระจาตุรงค์ ชูศรี (ดร.)  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
รองศาสตราจารย์ ดร.ณัฐธพงษ์ มะลิซ้อน มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์.ดร.ธีรัตม์ แสงแก้ว คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ชาตรี ชุมเสน คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.อานนท์ เมธีวรฉัตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



 

 

IV Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

  วิทยาเขตนครสวรรค์ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์.ดร.อำนวย มีราคา วิทยาลัยพิชญบัณฑิต 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.สุดารตัน์ พิมลรัตนกานต์ วิทยาลัยโลจิสติกส์และซัพพลายเชน  
 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา วิทยาลัยเขตนครปฐม 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.สุธาสนิี แสงมุกดา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ณฐาพัชร์ วรพงศ์พัชร์ สถาบันเทคโนโลยีภาคตะวันออกแห่งสุวรรณภูมิ 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ธีรังกรู วรบำรุงกุล มหาวิทยาลัยราชภัฏรำไพพรรณี 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.นพดล ดีไทยสงค์ วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรณภูมิ มจร. 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์.ดร.วินัยธร วิชัยดิษฐ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์.ดร.สุทธิพงศ์ บุญผดุง คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ สุรชัย ชูคง วิทยาลัยพิชญบัณฑิต 
ดร.มนูญ สอนโพนงาม คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์ 
ดร.กฤตสุชิน พลเสน  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.จักรี ศรีจารุเมธีญาณ  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน 
ดร.สมเจต หลวงกัน วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรณภูมิ  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ดร.วรรณา พ่วงพร้อม  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  
  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 
ดร.ณทิพรดา ไชยศิลป์  คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ศรุตานนท์ ชอบประดิษฐ์ คณะสังคมศาสตร์และศึกษาศาสตร์วิทยาลัยทองสุข 
ดร.จักรพงษ์ ทิพสูงเนิน  สำนักเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต ๑๔ 
ดร.พูนศักดิ์ กมล  วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ดร.วุฒิพงษ์ รอดบำรุง  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ศุภิสรา บัวงาม  นักวิชาการ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา 
ดร.สิริพร ครองชีพ  คณะศาสนาเเละปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.อดิเรก โลกะนัง  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
ดร. โสภี วิวัฒน์ชาญกิจ  คณะสังคมศาสตร์และศึกษาศาสตร์วิทยาลัยทองสุข 
ดร.กรุณา  มธุลาภรังสรรค์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย 
ดร.ปิยพัชร์ สถิตปรีชาโรจน์ วิทยาลัยเกษตรและเทคโนโลยีศูนย์ศิลปาชีพบางไทร 
ดร.ปุณยวัฒน์ เหล่าจูม  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ดร.สุดธิณีย์ ทองจันทร์  นักวิชาการ สถาบันมะเร็งแห่งชาติ 
ดร.เอกลักษณ์ เพ็งพรหม  ศูนย์พอเพียงศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย  
  มหาวิทยาลัยราชภัฎสวนสุนันทา  



 

 

V วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม–ธนัวาคม 2568] 
 

บทบรรณาธิการ 
 

วารสารสถาบันพอดี ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 10 ประจำเดือนตุลาคม–ธันวาคม 2568 
 

วารสารสถาบันพอดี ปีที่ 2 ฉบับที่ 10 ประจำเดือนตุลาคม–ธันวาคม 2568 ยังคงมุ่งมั่นทำหน้าที่เป็นเวที
ทางวิชาการในการเผยแพร่องค์ความรู้ที่มีคุณภาพ และส่งเสริมการบูรณาการศาสตร์ร่วมสมัยกับคุณค่า
ทางจริยธรรมและปรัชญา เพื่อการพัฒนามนุษย์ องค์กร และสังคมอย่างยั่งยืน ทั้งนี้ วารสารยังได้รับความ
สนใจอย่างต่อเนื่องจากนักวิชาการ นักวิจัย และผู้สนใจจากหลากหลายสาขาวิชา ตลอดจนได้รับความ
ร่วมมืออย่างดียิ่งจากคณะผู้ทรงคุณวุฒิผู้ทำหน้าที่ประเมินบทความ ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการคงไว้ซึ่ง
มาตรฐานทางวิชาการและความน่าเชื่อถือของวารสาร 
สำหรับฉบับนี้ วารสารประกอบด้วยบทความวิจัยจำนวน 2 เรื่อง และบทความวิชาการจำนวน 3 เรื่อง ซึ่ง
สะท้อนให้เห็นถึงความหลากหลายและความลุ่มลึกขององค์ความรู้ โดยเฉพาะการเชื่อมโยงทักษะชีวิต 
ภาวะผู้นำ การบริหารจัดการ และหลักคุณธรรมตามแนวพุทธปรัชญาและศาสตร์พระราชา รายละเอียด
บทความมีดังนี้ 
บทความวิจัย 

1. การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต การคิด
และความสัมพันธ์ 
An Analytical Study of the Definition of Non-Technical Skills in the Context of Life 
Skills, Thinking, and Relationships 
ผู้เขียน: ดร.ดิณห์ ศุภสมุทร 
สังกัด: นักวิชาการอิสระ (Independent Scholar) 

 บทความนี้นำเสนอการวิเคราะห์เชิงปรัชญาเกี่ยวกับความหมายของ Non-Technical Skills 
โดยชี้ให้เห็นว่า ทักษะดังกล่าวมิใช่เพียงทักษะเสริมในการทำงาน หากแต่เป็นระบบทักษะชีวิตเชิงบูรณา
การที่เชื่อมโยงการดำรงชีวิต การคิด และความสัมพันธ์ อันมีนัยสำคัญต่อคุณภาพชีวิต ภาวะผู้นำ และ
ความยั่งยืนของสังคม 

2. การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยขันติบารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
The Development of Leadership through Khanti Parami Based on Theravada 
Buddhist Philosophy 
ผู้เขียน: ชิสา กันยาวิริยะ และ สิรินทร์ กันยาวิริยะ 
สังกัด: สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
(Philosophy and Ethics Program, Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University) 

 บทความนี้มุ่งวิเคราะห์แนวคิดขันติบารมีในฐานะรากฐานสำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำ โดย
อาศัยกรอบพุทธปรัชญาเถรวาท เพ่ืออธิบายคุณค่าของความอดทน อดกลั้น และความมั่นคงทางจิตใจใน
กระบวนการนำองค์กรและการอยู่ร่วมกันในสังคมร่วมสมัย 
 



 

 

VI Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

บทความวิชาการ 
1. ศึกษาแนวทางการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ในประเทศไทยจากทัศนะของ ดร.พจนารถ 

ซีบังเกิด (โค้ชจิมม่ี) 
Driving the IDG Leadership Network in Thailand: An Analytical Study and 
Recommendations of Dr. Potjanart Seebungkerd (Coach Jimi) 
หน่วยงาน: ศูนย์พอเพียงศึกษา 
สังกัด: บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
(Center of Sufficiency Studies, Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University) 

 บทความนี ้นำเสนอการวิเคราะห์แนวทางการขับเคลื ่อนเครือข่ายผู ้นำตามกรอบ Inner 
Development Goals (IDGs) ในบริบทประเทศไทย โดยสะท้อนมุมมองเชิงประสบการณ์และข้อเสนอ
เชิงนโยบายที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้จริง 

2. การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี 
Business Administration Based on the Practice of Khanti Parami 
ผู้เขียน: สิรินทร์ กันยาวิริยะ และ ชิสา กันยาวิริยะ 
สังกัด: บริษัท ล.ธนวงศ์ (1997) จำกัด 
(Lor Yaowaraj Bangkok) 

 บทความนี้นำหลักขันติบารมีมาประยุกต์ใช้กับการบริหารธุรกิจ โดยชี้ให้เห็นว่าคุณธรรมด้าน
ความอดทนและความเพียรสามารถเป็นฐานคิดสำคัญในการสร้างความมั่นคง ยั่งยืน และจริยธรรมทาง
ธุรกิจในโลกเศรษฐกิจปัจจุบัน 

3. การประยุกต์ใช้หลักการทรงงานข้อที่ 22 : ความเพียร 
The Application of the 22th Royal Working Principle: Perseverance 
ผู้เขียน: ชัยโรจน์ นพเฉลิมโรจน์ 
สังกัด: มูลนิธินพเฉลิมโรจน์ 
(Nopchalermroj Foundation) 

 บทความนี้นำเสนอการวิเคราะห์หลักการทรงงานข้อที่ 22 คือ “ความเพียร” ในฐานะหลักคิด
และแนวปฏิบัติที่สามารถประยุกต์ใช้ได้ทั้งในระดับบุคคล องค์กร และสังคม โดยสะท้อนคุณค่าของความ
มุ่งม่ัน อดทน และการทำงานอย่างต่อเนื่องเพ่ือเป้าหมายที่ดีงาม 

 บทความทุกเรื่องในวารสารฉบับนี้ได้ผ่านกระบวนการพิจารณากลั่นกรองโดยกองบรรณาธิการ 
และการประเมินจากผู้ทรงคุณวุฒิภายนอกจำนวน 3 ท่าน ตามเกณฑ์มาตรฐานของศูนย์ดัชนีการอ้างอิง
วารสารไทย (TCI) เพื่อรับรองความถูกต้อง ความสอดคล้องทางวิชาการ และคุณค่าที่สามารถนำไปใช้
ประโยชน์ได้จริง 
 กองบรรณาธิการเชื่อมั่นว่า วารสารสถาบันพอดี ฉบับที่ 10 นี้ จะมีส่วนช่วยเสริมสร้างและ
ขับเคลื่อนองค์ความรู้ด้านทักษะชีวิต ภาวะผู้นำ การบริหาร และคุณธรรมเชิงพุทธ อันจะนำไปสู่การ



 

 

VII วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม–ธนัวาคม 2568] 
 

พัฒนามนุษย์และสังคมอย่างสมดุลและยั่งยืน สุดท้ายนี้ กองบรรณาธิการขอขอบคุณผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้เขียน
บทความ และผู้อ่านทุกท่าน ที่มีส่วนร่วมในการสนับสนุนและผลักดันให้วารสารสถาบันพอดีเติบโตอย่าง
มั่นคงสืบไป 
 

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.เมธา หริมเทพาธิป 
บรรณาธิการ 

  



 

 

VIII Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

สารบัญ 
เรื่อง   หน้า 

1 การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบท
ของทักษะชีวิต การคิดและความสัมพันธ์ 
An Analytical Study of the Definition of Non-Technical Skills in 
the Context of Life Skills, Thinking, and Relationships 

 1 

 ดร.ดิณห์ ศุภสมุทร   
    

2 การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยขันติบารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
The Development of Leadership through Khanti Parami Based 
on Theravada Buddhist Philosophy 

 16 

 ชิสา กันยาวิริยะ และ สิรินทร์ กันยาวิริยะ   
    

3 ศึกษาแนวทางการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ในประเทศไทยจาก
ทัศนะของ ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมม่ี) 
Driving the IDG Leadership Network in Thailand: An Analytical 
Study and Recommendations of Dr. Potjanart Seebungkerd 
(Coach Jimi) 

 28 

 ศูนย์พอเพียงศึกษา   
    
4 การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี 

Business Administration Based on the Practice of Khanti Parami 

 41 

 สิรินทร์ กันยาวิริยะ และ ชิสา กันยาวิริยะ   
    
5 การประยุกต์ใช้หลักการทรงงานข้อที่ 22 : ความเพียร 

The Application of the 22th Royal Working Principle: Perseverance 
ชัยโรจน์ นพเฉลิมโรจน์ 

 55 

    
 จริยธรรมการตีพิมพ์บทความ  70 
    
 หลักเกณฑ์สำหรับการนิพนธ์  72 

    
 



 

 

1 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต 

การคิดและความสัมพนัธ์  

An Analytical Study of the Definition of Non-Technical Skills in the 

Context of Life Skills, Thinking, and Relationships 
 

ดร.ดิณห์ ศุภสมุทร 

Dr. Dinh Supasamut 

นักวิชาการอิสระ 

Independent Scholar 

e-mail: 1tft.dinh@gmail.com 

 

Received: October 30, 2025; Revised: December 31, 2025; Accepted: December 31, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยเชิงปรัชญาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษานิยามของ Non-Technical Skills (NTS) และ

วิเคราะห์ในบริบทของทักษะชีวิต การคิดและความสัมพันธ์ โดยใช้การวิเคราะห์แนวคิด การเปรียบเทยีบ 

และการตีความเชิงอรรถาธิบาย ผลการวิจัยพบว่า NTS มิใช่เพียงทักษะเสริมในการทำงาน แต่เป็น 

“ระบบทักษะชีวิตเชิงบูรณาการ” ที่ประกอบด้วยสามมิติ คือ การดำรงชีวิต (Life) การคิด (Thinking) 

และความสัมพันธ์ (Relating) ซึ่งสะท้อนความสามารถในการปรับตัว การตัดสินใจอย่างมีวิจารณญาณ 

และการสร้างสัมพันธ์ที่เกื้อกูล นอกจากนี้ NTS ยังสอดคล้องกับกรอบ Inner Development Goals 

(IDGs) ในหมวด Being, Thinking และ Relating ทำให้สามารถอธิบายได้ว่า NTS คือกลไกปฏิบัติการ

ภายในที่หล่อหลอมสติ ปัญญา และเมตตา เพื่อยกระดับคุณภาพชีวิต ภาวะผู้นำ และความยั่งยืนของ

องค์กรและสังคม 
 

คำสำคัญ: ทักษะที่ไม่ใช่เทคนิค, ทักษะชีวิต, การคิด, ความสัมพันธ์ 

  



 

 

2  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

Abstract 
 This philosophical research aimed to study the definition of Non-Technical Skills 

(NTS) and to analyze it within the context of life skills, thinking, and relationships. The 

study employed conceptual analysis, comparative analysis, and hermeneutic 

interpretation. The results revealed that NTS were not merely supplementary skills for 

professional performance but rather an “Integrative Life Skills System” consisting of 

three interrelated dimensions: Life (the ability to adapt and act mindfully), Thinking 

(critical and ethical reasoning), and Relating (empathic and constructive relationships). 

These dimensions reflected an individual’s capacity for adaptation, critical judgment, 

and compassionate connection with others. Moreover, NTS were found to align with the 

Inner Development Goals (IDGs) framework, particularly the dimensions of Being, 

Thinking, and Relating, indicating that NTS functioned as an inner operational mechanism 

integrating awareness, wisdom, and compassion to enhance quality of life, humanistic 

leadership, and organizational as well as social sustainability. 
 

Keywords: Non-Technical Skills, Life Skills, Thinking, Relationships 

  



 

 

3 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

บทนำ 
 ในยุคแห่งความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของศตวรรษที่ 21 การพัฒนาทักษะของมนุษย์ไม่ได้
จำกัดอยู่เพียงด้านเทคนิคหรือความสามารถเชิงวิชาชีพ (Technical Skills) อีกต่อไป แต่กลับมุ่งเนน้ไปสู่ 
“ทักษะที่ไม่ใช่เทคนิค” (Non-Technical Skills: NTS) ซึ่งหมายถึงชุดของความสามารถด้านพฤติกรรม 
ความคิด การสื่อสาร และการทำงานร่วมกับผู้อื่นที่ส่งผลต่อประสิทธิผลของการทำงานและคุณภาพชีวิต
โดยรวม (Bailey, 2014; Flin, O’Connor, & Crichton, 2008) ทักษะเหล่านี้จึงมีบทบาทสำคัญในการ
เชื่อมโยงองค์ความรู้ด้านจิตวิทยา การศึกษา และการบริหารจัดการเข้ากับการพัฒนาศักยภาพมนุษย์
อย่างเป็นองค์รวม โดยเฉพาะในช่วงเวลาที่เทคโนโลยีเข้ามาแทนที่งานเชิงเทคนิคจำนวนมาก ความสามารถ
ด้าน “มนุษย์” หรือ “soft dimension” ของบุคคลจึงกลายเป็นปัจจัยที่กำหนดความยั่งยืนขององค์กร
และสังคมอย่างแท้จริง (Seligman, 2011) 
 แนวคิดเรื ่อง Non-Technical Skills เกิดขึ้นในแวดวงการบินและการแพทย์เป็นลำดับแรก 
โดยเฉพาะงานของ Flin และคณะ (2001) ที่ได้พัฒนาระบบการประเมินพฤติกรรมของวิสัญญีแพทย์ใน
ชื่อ “Anaesthetists’ Non-Technical Skills” (ANTS) เพื่ออธิบายทักษะที่ไม่ใช่การผ่าตัดหรือการใช้
เครื่องมือ แต่เป็นทักษะด้านการสื่อสาร การตัดสินใจ และการจัดการทรัพยากรในภาวะวิกฤติ ซึ่งส่งผล
โดยตรงต่อความปลอดภัยของผู้ป่วย จากนั้นแนวคิดดังกล่าวได้ขยายไปสู่หลายสาขา ทั้งในงานพยาบาล 
(Gordon, Darbyshire, & Baker, 2012) งานว ิศวกรรม งานป ่าไม ้  ( Irwin, 2023) และการศ ึกษา 
(Arquero, Byrne, Flood, & Gonzalez, 2022) โดยมีจุดร่วมคือการมุ่งเน้น “การรู้เท่าทันตนเองและ
ผู้อื่น” ในบริบทของการทำงานร่วมกัน องค์การอนามัยโลก (World Health Organization, 1999) ได้ให้
ความหมายของ “ทักษะชีวิต” (Life Skills) ว่าเป็น “ความสามารถในการปรับตัวและพฤติกรรมเชิงบวก
ที่ช่วยให้บุคคลสามารถรับมือกับความท้าทายในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิผล” ทักษะชีวิตจึงเป็น
รากฐานสำคัญของการพัฒนา Non-Technical Skills เนื่องจากทั้งสองต่างเน้นการเสริมสร้างสมรรถนะ
ภายใน (Inner Competence) เช่น การคิดอย่างมีวิจารณญาณ การจัดการอารมณ์ การสื่อสารอย่างมี
ประสิทธิภาพ และการสร้างสัมพันธภาพที่ดีต่อผู้อื่น (WHO, 1997; Gamborg, Klemsdal, & Aase, 2024) 
การมอง Non-Technical Skills ในฐานะ “ส่วนขยายของทักษะชีวิต” จึงสะท้อนแนวโน้มใหม่ของ
การศ ึกษาและการพ ัฒนามน ุษย ์ท ี ่ เช ื ่อมโยงระหว ่างการค ิด ( Thinking) และความส ัมพ ันธ์  
(Relationships) อย่างแยกไม่ออก 
 ในแง่ของ “การคิด” (Thinking) การพัฒนา Non-Technical Skills เกี่ยวข้องโดยตรงกับการ
เสริมสร้างทักษะการตัดสินใจ (Decision-Making Skills) การคิดเชิงวิเคราะห์ (Analytical Thinking) 
และการคิดอย่างมีวิจารณญาณ (Critical Thinking) ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของการรู้คิดเชิงพฤติกรรม 
(Cognitive-Behavioral Dimension) (Klein, 2008) ในขณะที่ในมิติของ “ความสัมพันธ์” (Relationships) 
Non-Technical Skills หมายรวมถึงการสื่อสารเชิงสร้างสรรค์ (Constructive Communication), การ
ทำงานเป็นทีม (Teamwork), ภาวะผู ้นำ (Leadership), และการเห็นอกเห็นใจ (Empathy) (Salas, 



 

 

4  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

Rosen, Burke, & Goodwin, 2009) ทักษะเหล่านี ้ช ่วยให้บุคคลสามารถอยู ่ร่วมกับผู ้อื ่นในสังคมที่
ซับซ้อนอย่างสมดุล และเป็นพ้ืนฐานของการสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ยั่งยืน (Reader et al, 2006) 
 อย่างไรก็ตาม แม้จะมีการศึกษาทักษะที่ไม่ใช่เทคนิคอย่างแพร่หลายในหลายสาขา แต่แนวคิด
ดังกล่าวกลับยังไม่ถูกอธิบายอย่างชัดเจนในมิติทางจิตวิทยาและปรัชญาของการศึกษา โดยเฉพาะใน
ประเด็นที่ว่า “อะไรคือแก่นแท้ของ Non-Technical Skills ในฐานะกระบวนการเรียนรู้ภายใน (Inner 
Learning Process)” การวิจัยส่วนใหญ่เน้นการประเมินเชิงพฤติกรรมหรือการออกแบบหลักสูตร
ฝึกอบรมในบริบทวิชาชีพ เช่น การแพทย์ (Fletcher et al., 2003) หรือการบิน (Flin & Martin, 2001) 
แต่ยังขาดการวิเคราะห์เชิงแนวคิดและเชิงอภิปรัชญาที่มองเห็นการเชื่อมโยงระหว่างทักษะชีวิต การคิด 
และความสัมพันธ์ในฐานะ “ระบบองค์รวมของมนุษย์” กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ ยังไม่มีงานวิจัยที่ตีความ 
Non-Technical Skills ในฐานะ “ทักษะแห่งช ีว ิต” (Life-Oriented Competence) ที ่หล่อหลอม
พฤติกรรม การรับรู ้ และคุณค่าภายในเข้าด้วยกันอย่างมีนัยสำคัญ (O’Connor, 2024) นอกจากนี้ 
การศึกษาที่ผ่านมาแม้จะพยายามจำแนกหมวดหมู่ของ Non-Technical Skills เช่น การสื่อสาร การ
ทำงานเป็นทีม การตัดสินใจ และการจัดการภาวะตึงเครียด (Flin et al., 2008) แต่ยังขาดมิติการบูรณา
การกับแนวคิดเชิงจิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology) และการพัฒนาคุณภาพชีวิต (Seligman, 
2011) ช่องว่างที่สำคัญจึงอยู่ที่การทำความเข้าใจว่า Non-Technical Skills มิใช่เพียงทักษะเพื่อ “การ
ทำงานอย่างปลอดภัยหรือมีประสิทธิภาพ” เท่านั้น แต่คือการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้สามารถ “อยู่
กับตนเองและผู้อื่นได้อย่างรู้ตัว” ซึ่งเป็นแก่นของทักษะชีวิตตามแนวองค์การอนามัยโลก (WHO, 1999) 
และเป็นฐานสำคัญของการพัฒนาที่ยั่งยืนในมิติของมนุษย์ 
 แม้งานวิจัยด้าน Non-Technical Skills จะมีมากในแวดวงวิชาชีพ แต่ยังขาดการศึกษาเชิง
วิเคราะห์เชิงปรัชญาที่เชื่อมโยงกับ “ทักษะชีวิต การคิด และความสัมพันธ์” อย่างบูรณาการ ยังไม่มีการ
อธิบายอย่างเป็นระบบว่า NTS คือกระบวนการเรียนรู้ภายในที่เกี่ยวข้องกับการตื่นรู้ ความสัมพันธ์ และ
ความหมายของชีวิต การศึกษาครั้งนี้จึงมุ่งเติมเต็มช่องว่างดังกล่าว เพื่อสร้างความเข้าใจใหม่ที่เชื่อมโยง 
NTS เข้ากับการพัฒนาคุณภาพชีวิตและภาวะผู้นำแห่งศตวรรษท่ี 21 อย่างลึกซึ้งและเป็นองค์รวม 
 ดังนั้น งานวิจัยเรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของ
ทักษะชีวิต การคิดและความสัมพันธ์” จึงมีความจำเป็นในการตีความแนวคิด Non-Technical Skills 
ใหม่ในเชิงปรัชญาและจิตวิทยา เพื่อแสดงให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างการคิด การรู้เท่าทันตนเอง และ
การเชื่อมโยงกับผู้อื่นในฐานะกระบวนการเรียนรู้ที่ไม่แยกส่วน การศึกษานี้มุ่งเสนอกรอบนิยามที่ชัดเจน
และองค์ความรู้ใหม่ในการเข้าใจ Non-Technical Skills ในฐานะทักษะชีวิตเชิงบูรณาการ (Integrative 
Life Skills) ซึ่งอาจเป็นประโยชน์ต่อการออกแบบหลักสูตรพัฒนามนุษย์ การประเมินสมรรถนะภายใน
องค์กร และการขับเคลื่อนแนวคิด Inner Development Goals (IDGs) ในระดับสังคมต่อไป 
 
 



 

 

5 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษานิยามของ Non-Technical Skills  

 2. เพื ่อวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต การคิดและ
ความสัมพันธ์ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั ้งนี ้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ประเภท การวิจัยเชิงปรัชญา 
(Philosophical Research) ที่มุ่งศึกษานิยามและสาระเชิงแนวคิดของ Non-Technical Skills (NTS) 
ในบริบทของทักษะชีวิต การคิด และความสัมพันธ์ โดยอาศัยแนวทาง การวิเคราะห์เชิงปรากฏการณ์วิทยา 
(Phenomenological Analysis) และ การตีความเชิงอรรถาธิบาย (Hermeneutic Interpretation) 
เพื ่อทำความเข้าใจแก่นแท้ของแนวคิด “ทักษะที่ไม่ใช่เทคนิค” ในฐานะปรากฏการณ์ทางจิตและ
พฤติกรรมของมนุษย์ (Flin, O’Connor, & Crichton, 2008; Klein, 2008) 
 1. ระเบียบวิธีวิจัย 
 ผู้วิจัยดำเนินการตามแนวทางการวิเคราะห์เชิงปรัชญา 3 ขั้นตอน ได้แก่ 
 (1) การวิเคราะห์แนวคิด (Conceptual Analysis) เพื่อแยกแยะโครงสร้างทางความหมายของ
คำว ่า “Non-Technical Skills” จากแหล่งข ้อมูลทั ้งภาษาอังกฤษและภาษาไทย โดยพิจารณา
ความสัมพันธ์กับคำท่ีเกี่ยวข้อง เช่น “Soft Skills,” “Life Skills,” “Thinking Skills,” และ “Relational 
Competencies” เพ่ือหาความแตกต่างและความเชื่อมโยงของแต่ละมิติ (Bailey, 2014; WHO, 1999) 
 (2) การวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบ (Comparative Analysis) เพื่อเปรียบเทียบกรอบแนวคิด 
NTS จากหลากหลายสาขา เช่น การแพทย์ (Gordon, Darbyshire, & Baker, 2012), การบิน (Flin & 
Martin, 2001), การศึกษา (Arquero, Byrne, Flood, & Gonzalez, 2022) และการบริหารจัดการ
ทีมงาน (Salas, Rosen, Burke, & Goodwin, 2009) เพ่ือสังเคราะห์แก่นร่วมของนิยาม 
 (3) การตีความเชิงอรรถาธิบาย (Hermeneutic Interpretation) เพื่ออธิบายความหมายของ 
NTS ในมิติของจิตวิทยาเชิงบวกและพัฒนาการทางมนุษย์ โดยเฉพาะความสัมพันธ์ระหว่าง “การคิด” 
“การรู้เท่าทันตนเอง” และ “ความสัมพันธ์กับผู้อื่น” ซึ่งถือเป็นมิติภายในของทักษะชีวิต ( Seligman, 
2011; Gamborg, Klemsdal, & Aase, 2024) 
 2. แหล่งข้อมูล 
 ข้อมูลที่ใช้ในการศึกษาประกอบด้วย 
 (1) เอกสารและงานวิจัยระดับสากล เช่น หนังสือ วารสาร และบทความทางวิชาการในสาขา
จิตวิทยา การแพทย์ การบริหาร และการศึกษา อาทิ Flin et al. (2008), Gordon et al. (2012), 
Reader et al. (2006), O’Connor (2024) และ WHO (1997, 1999) 



 

 

6  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 (2) เอกสารวิชาการภาษาไทย เช่น วิทยานิพนธ์และบทความของ พิศมัย จารุจิตติพันธ์ (2557), 
มาลี คำคง และคณะ (2563) และ ธาตรี ขวัญสังข์ (2562) ซึ่งสะท้อนการประยุกต์ใช้ทักษะที่ไม่ใช่เทคนิค
ในบริบทไทย 
 (3) เอกสารเปรียบเทียบเชิงทฤษฎี (Theoretical Comparative Texts) จากนักคิดที่เกี่ยวข้อง
กับแนวคิดการตัดสินใจตามธรรมชาติ (Naturalistic Decision Making) และภาวะผู้นำทางจิตวิญญาณ 
เพ่ือเชื่อมโยงแนวคิด NTS เข้ากับมิติของ “คุณภาพชีวิต” และ “การพัฒนาในตัวมนุษย์” 
 3. ขั้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล 
 การวิเคราะห์ข้อมูลใช้วิธี การวิเคราะห์เชิงเนื้อหาเชิงตีความ (Interpretive Content Analysis) 
โดยมีขั้นตอนดังนี้ 
 (1) การรวบรวมแนวคิดหลัก จากแหล่งข้อมูลที่เกี่ยวข้องทั้งหมด เพื่อจำแนกประเภทของนิยาม 
Non-Technical Skills ในแต่ละสาขา 
 (2) การสังเคราะห์องค์ประกอบร่วม (Synthesis of Common Elements) เพื่อหาความหมาย
ร่วมที่ปรากฏในทุกกรอบ เช่น การสื่อสาร การตัดสินใจ การทำงานเป็นทีม และการตระหนักรู้ในตนเอง 
 (3) การตีความเชิงปรัชญา (Philosophical Interpretation) โดยอาศัยแนวคิดของการเรียนรู้
จากประสบการณ์ (Experiential Learning) และการรู้เท่าทันจิต (Mindful Cognition) เพื่ออธิบายว่า 
NTS คือกระบวนการของการตื่นรู้ในความสัมพันธ์ระหว่างตนเองกับผู้อ่ืนในบริบทชีวิตจริง (Klein, 2008; 
Seligman, 2011) 
 (4) การสังเคราะห์เชิงแนวคิดใหม่ (Conceptual Reconstruction) เพื่อเสนอกรอบนิยาม NTS 
ในฐานะ “ทักษะชีวิตเชิงบูรณาการ” ( Integrative Life Skills) ที่มีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดของ
องค์การอนามัยโลกและกรอบเป้าหมายการพัฒนาภายใน (Inner Development Goals) 
 4. การตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล 
 เพื่อให้ได้มาซึ่งความน่าเชื่อถือของการวิเคราะห์ (Trustworthiness) ผู้วิจัยใช้วิธี การตรวจสอบ
แบบสามเส้า (Triangulation) ทั้งในมิติของแหล่งข้อมูล แนวคิด และผู้เชี่ยวชาญ (Flin et al., 2008; 
Irwin, 2023) โดยการเปรียบเทียบความหมายของ NTS จากหลายสาขาวิชา และปรึกษาผู้ทรงคุณวุฒิใน
ด้านจิตวิทยา การศึกษา และพัฒนามนุษย์ เพื่อยืนยันความสอดคล้องของข้อสรุปและการตีความเชิง
แนวคิด ผลที่ได้จึงเป็นกรอบนิยามที่ผ่านการกลั่นกรองเชิงปรัชญาและมีฐานเชิงประจักษ์จากเอกสารที่
หลากหลาย 
 5. การสังเคราะห์ผลการวิจัย 
 เมื่อได้ข้อสรุปจากการตีความเชิงอรรถาธิบายแล้ว ผู้วิจัยได้ทำการสังเคราะห์ผลในลักษณะของ  
การวิเคราะห์เชิงระบบ (Systemic Analysis) เพื่อจัดทำ “โมเดลความสัมพันธ์ของ Non-Technical 
Skills ในบริบทของทักษะชีวิต การคิด และความสัมพันธ์” ซึ่งประกอบด้วย 3 มิติหลัก คือ 
 (1) Life Dimension มิติของทักษะชีวิตและการอยู่ร่วมกับความเปลี่ยนแปลง 



 

 

7 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 (2) Thinking Dimension มิติของการคิด การไตร่ตรอง และการตัดสินใจเชิงจริยธรรม 
 (3) Relational Dimension มิติของการสื่อสาร การเข้าใจผู้อื่น และความสัมพันธ์เชิงสร้างสรรค์ 
 กรอบนี้จะถูกใช้ในการอภิปรายผลเพ่ือเสนอ “องค์ความรู้ใหม่” ของ Non-Technical Skills ใน
ฐานะรากฐานของการพัฒนาคุณภาพชีวิตและภาวะผู้นำในศตวรรษที่ 21 
 

ผลการวิจัย  
 งานวิจัยเรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต
การคิดและความสัมพันธ์ มีวัตถุประสงค์ 1. เพื่อศึกษานิยามของ Non-Technical Skills และ 2. เพ่ือ
วิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต การคิดและความสัมพันธ์ สรุป
ผลการวิจัยที่ได้ดังนี้ 
 1. ผลการศึกษานิยามของ Non-Technical Skills พบว่า “ทักษะที่ไม่ใช่ทางเทคนิค” เป็น

แนวคิดที่มุ ่งอธิบายความสามารถของบุคคลในการปฏิบัติงานอย่างปลอดภัย มีประสิทธิภาพ และมี

ความสัมพันธ์ที่ดีต่อผู้อื่น โดยไม่ขึ้นอยู่กับความชำนาญทางเทคนิคของวิชาชีพ แนวคิดนี้มีต้นกำเนิดจาก

แวดวงการบินและวิสัญญีแพทย์ ซึ่งให้ความสำคัญกับปัจจัยด้านมนุษย์ในฐานะองค์ประกอบหลักของ

ความปลอดภัยในการทำงาน Non-Technical Skills แบ่งออกเป็น 4 หมวดหลัก ได้แก่ การจัดการภาระ

งาน การรับรู้สถานการณ์ การตัดสินใจ และการทำงานเป็นทีม ต่อมาได้มีการขยายแนวคิดนี้ไปยังสาขา

อาชีพอื่น เช่น การพยาบาล การแพทย์ และภาคบริการ โดยเพิ่มองค์ประกอบด้านการสื่อสารและ

ภาวะผู้นำเข้าไป เพื่อสะท้อนความสามารถทางสังคมและจิตใจของผู้ปฏิบัติงานในสถานการณ์ที่ซับซ้อน

และมีความเสี่ยงสูง 

 จากการวิเคราะห์ภาพรวม พบว่า Non-Technical Skills เป็นทักษะที่ประกอบด้วยความสามารถ

ทางปัญญา สังคม และอารมณ์ ที่เก้ือหนุนให้บุคคลสามารถตัดสินใจอย่างมีสติ ปฏิบัติงานอย่างมีคุณภาพ 

และสร้างความร่วมมือกับผู้อื ่นได้อย่างมีจิตสำนึก ทักษะเหล่านี้จึงไม่ใช่เพียง “ทักษะเสริม” แต่เป็น 

“ทักษะพื้นฐานของมนุษย์” ที่ทำให้การใช้ทักษะทางเทคนิคเกิดผลลัพธ์อย่างมีคุณธรรมและความ

รับผิดชอบ 

 2. ผลการวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต การคิดและ

ความสัมพันธ์ พบว่า NTS เป็น “ระบบทักษะชีวิตเชิงบูรณาการ” ที่ประกอบด้วยสามมิติหลัก คือ มิติของ

ทักษะชีวิต มิติของการคิด และมิติของความสัมพันธ์ ซึ่งล้วนสะท้อนการพัฒนาองค์รวมของมนุษย์ทั้งด้าน

พฤติกรรม ความคิด และจิตใจ สำหรับในมิติของทักษะชีวิต NTS แสดงถึงความสามารถในการปรับตัว

อย่างสร้างสรรค์ รู้เท่าทันสถานการณ์ และจัดการภาระงานอย่างสมดุล บุคคลที่มีทักษะนี้สูงสามารถ

ควบคุมอารมณ์และตัดสินใจอย่างมีสติภายใต้แรงกดดัน ส่วนในมิติของการคิด NTS เชื่อมโยงกับการคิด

อย่างมีวิจารณญาณ การตัดสินใจอย่างมีเหตุผล และการเรียนรู้จากประสบการณ์ ซึ่งเป็นรากฐานของการ



 

 

8  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

พัฒนาปัญญาและความรอบคอบในการทำงาน ทั้งนี้ในมิติของความสัมพันธ์ NTS แสดงถึงความสามารถ

ในการสื่อสาร การสร้างความไว้วางใจ การทำงานเป็นทีม และการมีภาวะผู้นำบนพื้นฐานของความเขา้ใจ

ร่วมและความเห็นอกเห็นใจ 

 โดยสรุป NTS ในบริบทของทักษะชีวิต การคิด และความสัมพันธ์ มิได้เป็นเพียงเครื่องมือเพ่ือ

เพ่ิมประสิทธิภาพหรือความปลอดภัยในการทำงานเท่านั้น แต่เป็นกระบวนการพัฒนาภายในที่ส่งเสริมให้

บุคคลมีสติ ปัญญา และเมตตา สามารถเชื ่อมโยงความคิดกับการกระทำได้อย่างสอดคล้องและมี

ความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกับผู้อื่น ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของคุณภาพชีวิตและภาวะผู้นำเชิงบวกในสังคม

ปัจจุบัน 

 

อภิปรายผลการวิจัย  
 งานวิจัยเรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบท
ของทักษะชีวิต การคิดและความสัมพันธ์ จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์สามารถ อภิปราย
ผลการวิจัยได้ดังนี้ 
 1. จากผลการศึกษานิยามของ Non-Technical Skills อภิปรายผลการวิจัยได้ว่า “Non-
Technical Skills” (NTS) เป็นแนวคิดที่อธิบายความสามารถของบุคคลในการทำงานอย่างปลอดภัย มี
ประสิทธิภาพ และมีมนุษยสัมพันธ์ โดยไม่ขึ้นอยู่กับทักษะเฉพาะทางของวิชาชีพนั้น ๆ ก็เพราะว่า แนวคิด 
NTS มีรากฐานจากศาสตร์ด้าน Human Factors ที่มุ่งทำความเข้าใจพฤติกรรมมนุษย์ในสถานการณ์การ
ทำงานที่มีความซับซ้อนสูงและมีความเสี่ยง ซึ่งมักไม่สามารถวัดหรืออธิบายได้ด้วยทักษะทางเทคนิคเพียง
อย่างเดียว การศึกษานี้จึงสะท้อนว่าปัจจัยสำคัญของประสิทธิภาพการทำงานมิได้อยู่ที ่ความชำนาญ
เฉพาะทางเท่านั้น แต่ขึ้นอยู่กับความสามารถในการสื่อสาร การตัดสินใจ การทำงานร่วมกับผู้ อื่น และ
ภาวะผู้นำเชิงมนุษย์ด้วย 

แนวคิดนี้ สอดคล้องกับงานวิจัยของ Flin, O’Connor และ Crichton (2008) ที่ได้พัฒนาโมเดล
การจัดหมวดหมู่ทักษะ NTS สำหรับวิสัญญีแพทย์ โดยระบุว่าทักษะเหล่านี้ครอบคลุม 4 ด้าน ได้แก่ 
การจัดการภาระงาน (Task Management), การรับรู้สถานการณ์ (Situation Awareness), การตัดสินใจ 
(Decision Making) และ การทำงานเป็นทีม (Teamwork) ซึ่งเป็นองค์ประกอบหลักของการทำงานอย่าง
ปลอดภัยในบริบทวิชาชีพที่ซับซ้อน ทั้งนี้ยัง สอดคล้องกับแนวคิดของ Fletcher et al. (2003) ที่ชี้ว่า 
NTS เป็นระบบพฤติกรรมที่สามารถฝึกฝนได้ และมีผลโดยตรงต่อความปลอดภัยของผู ้ปฏิบัติงาน 
โดยเฉพาะในงานที่เก่ียวข้องกับชีวิตของผู้อื่น เช่น การแพทย์และการบิน 

นอกจากนี้  แนวค ิดของ Reader, Flin, Lauche และ Cuthbertson (2006) ย ังสน ับสนุน
ผลการวิจัยนี้ โดยชี้ว่าทักษะที่ไม่ใช่ทางเทคนิค เช่น การสื่อสาร (Communication) และภาวะผู้นำ 
(Leadership) เป็นปัจจัยสำคัญของประสิทธิภาพทีมในหน่วยงานวิกฤต ซึ่งช่วยลดความผิดพลาดและเพ่ิม



 

 

9 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

ความร่วมมือในสถานการณ์ที ่ต้องตัดสินใจภายใต้ความกดดัน อีกทั ้งยัง  สอดคล้องกับแนวคิดของ 
Gordon, Darbyshire และ Baker (2012) ที่เสนอว่า การฝึกอบรม NTS เป็นกลไกสำคัญในการพัฒนา
ความปลอดภัยของผู้ป่วยและคุณภาพการปฏิบัติงานในโรงพยาบาล ซึ่งตอกย้ำว่า NTS มีคุณลักษณะเป็น
ทักษะที่เก่ียวข้องกับสติ ปัญญา และการตระหนักรู้ในบริบทของการทำงาน 

ผลการศึกษาฉบับนี้ยัง ตรงกับการศึกษาของ สิทธิเดช ม่วงสิน และพิศมัย จารุจิตติพันธ์ (2557) 
ที่พัฒนาเกณฑ์พฤติกรรมของนักบินไทยด้าน NTS ครอบคลุมหมวดหมู่ของ Co-operation, Leadership, 
Situational Awareness, Decision-Making และ Communication ซึ่งสอดคล้องกับลักษณะของ NTS 
ในระดับสากล โดยเฉพาะด้านการบริหารทีมและการตัดสินใจในสถานการณ์เสี่ยงสูง อีกท้ังยัง สอดคล้อง
กับงานของ ธาตรี ขวัญสังข์ (2562) ที่ขยายแนวคิด NTS สู่ภาคบริการในสายการบิน โดยชี้ว่า NTS คือ 
“ทักษะรอบด้าน” ที่หลอมรวมการสื่อสาร การวางแผน การทำงานร่วมกัน และการจัดการภาระงาน เพ่ือ
เสริมความปลอดภัยและคุณภาพในการให้บริการ 

ในภาพรวม ผลการศึกษานี้จึงสะท้อนว่า การนิยาม NTS ไม่ได้เป็นเพียงการกำหนดพฤติกรรมที่
พึงประสงค์ แต่เป็นการมองเห็น “สมรรถนะเชิงมนุษย์” ที่ช่วยให้การใช้ทักษะทางเทคนิคเกิดผลลัพธ์ที่มี
ประสิทธิภาพและมีจริยธรรม ซึ่ง สอดคล้องกับแนวคิดของ Seligman (2011) ที่เสนอว่า ความสำเร็จของ
มนุษย์มิได้เกิดจากความสามารถทางเทคนิคเท่านั้น แต่ต้องอาศัยทักษะภายใน เช่น การรู้เท่าทันอารมณ์ 
การคิดเชิงบวก และการสร้างสัมพันธ์ที่ไว้วางใจได้ ซึ่งเป็นหัวใจของ NTS ในมิติทางจิตวิทยาและสังคม 

2. จากผลการวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของทักษะชีวิต การคิด 
และความสัมพันธ์ อภิปรายผลการวิจัยได้ว่า NTS สามารถอธิบายได้ในฐานะ “ระบบทักษะชีวิตเชิง
บูรณาการ (Integrative Life Skills System)” ก็เพราะว่า NTS มิได้เป็นเพียงกลุ่มของพฤติกรรมหรือ
สมรรถนะที่ใช้ในการทำงานเท่านั้น แต่เป็นกระบวนการพัฒนามนุษย์อย่างองค์รวม ทั้งด้านร่างกาย จิตใจ 
และสังคม ซึ่งสะท้อนความสามารถของบุคคลในการคิด การปรับตัว และการอยู่ร่วมกับผู้อื่นอย่างเข้าใจ
และเก้ือกูลกัน การมอง NTS ในบริบทนี้จึงเป็นการเปลี่ยนกรอบความเข้าใจจาก “ทักษะเพ่ือการปฏิบัติ” 
สู่ “ทักษะเพ่ือการดำรงชีวิต” 

ผลการวิจัยนี้ สอดคล้องกับแนวคิดขององค์การอนามัยโลก (WHO, 1999) ที่ให้ความหมายของ 
“ทักษะชีวิต” (Life Skills) ว่าเป็นความสามารถทางจิตใจและสังคมในการปรับตัวอย่างเหมาะสมกับ
ความท้าทายในชีวิตประจำวัน โดยมุ่งเน้นการคิดอย่างมีวิจารณญาณ การตระหนักรู้ในตนเอง และการ
สร้างความสัมพันธ์เชิงบวก ซึ่งสอดคล้องโดยตรงกับองค์ประกอบของ NTS ที่เน้นการรับรู้สถานการณ์ 
การจัดการภาระงาน และการสื่อสารอย่างมีสติ นอกจากนี้ยัง  สอดคล้องกับแนวคิดของ Klein (2008) 
ที่เสนอทฤษฎี Naturalistic Decision-Making ว่าการตัดสินใจของมนุษย์ในสถานการณ์จริงต้องอาศัย
ประสบการณ์ การรับรู้ และการไตร่ตรองในเวลาเดียวกัน ซึ่งตรงกับการตีความ NTS ว่าเป็นการตัดสินใจ
อย่างมสีติบนพื้นฐานของประสบการณ์และความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน 



 

 

10  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

ในมิติของการคิด ผลการศึกษานี้ยัง สอดคล้องกับงานของ Gamborg, Klemsdal และ Aase 
(2024) ที่วิเคราะห์ว่าเส้นแบ่งระหว่าง “ทักษะทางเทคนิค” และ “ทักษะที่ไม่ใช่ทางเทคนิค” เป็นเพียงสิ่ง
สมมติ เพราะทักษะการคิด การตัดสินใจ และการสะท้อนตน ล้วนต้องอาศัยการฝึกฝนทั้งภายนอกและ
ภายใน จึงเป็นการยืนยันว่า NTS คือ “ทักษะภายในที่ส่งผลต่อภายนอก” นอกจากนี้ยัง สอดคล้องกับ
แนวคิดของ Seligman (2011) ที่มองว่าการมีปัญญาเชิงอารมณ์และความสัมพันธ์ที่ดีคือปัจจัยสำคัญของ
ความสุขและความสำเร็จในชีวิต ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่า NTS มีมิติของการพัฒนาคณุภาพชีวิตอย่างแท้จริง 

ในมิติของความสัมพันธ์ ผลการวิจัยนี้  ตรงกับการศึกษาของ Reader et al. (2006) ที่ชี้ว่า 
การทำงานในหน่วยงานวิกฤต เช่น ห้องฉุกเฉิน หรือหน่วยควบคุมการบิน ต้องอาศัยความไว้วางใจและ
การสื่อสารที่มีประสิทธิภาพ การมี NTS สูงจึงหมายถึงความสามารถในการเข้าใจผู้อ่ืน การสร้างทีมที่มั่นคง 
และการนำด้วยเมตตา ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด ภาวะผู้นำเชิงสัมพันธ์ (Relational Leadership) ที่ให้
ความสำคัญกับการฟังอย่างลึกซึ้งและการเคารพในศักดิ์ศรีของผู้อ่ืน 

นอกจากนี้ ผลการวิเคราะห์ยัง สอดคล้องกับแนวคิดของ Inner Development Goals (IDG) ที่
มุ่งเน้นการพัฒนาคุณสมบัติภายในของมนุษย์ 5 มิติ ได้แก่ Being, Thinking, Relating, Collaborating, 
และ Acting ซึ่งสามมิติแรกนี้สัมพันธ์โดยตรงกับ NTS ที่เน้นการรู้เท่าทันตน (Self-awareness) การคิด
อย่างมีวิจารณญาณ (Critical Thinking) และการสร้างความสัมพันธ์อย่างเกื้อกูล (Compassionate 
Relating) ทั้งหมดนี้สะท้อนว่า NTS เป็นมากกว่าทักษะในที่ทำงาน แต่เป็นทักษะของการใช้ชีวิตอย่างมี
สติและความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน 

โดยสร ุป ผลการว ิเคราะห์น ี ้ช ี ้ว ่า Non-Technical Skills คือ “กระบวนการภาวนาเชิง
พฤติกรรม” ที่ผสานสติ ปัญญา และเมตตาเข้าด้วยกัน การที่ผลการวิจัยออกมาในลักษณะนี้ก็เพราะ NTS 
เป็นทักษะที่ฝึกฝนได้ผ่านประสบการณ์ชีวิต การเรียนรู้ทางสังคม และการสะท้อนภายใน ซึ่ง  สอดคล้อง
กับแนวคิดของ Bandura เรื่อง Social Learning Theory ที่อธิบายว่ามนุษย์เรียนรู้จากการสังเกตและ
การมีส่วนร่วมกับผู้อื ่น จึงสามารถพัฒนา NTS ได้ผ่านการมีปฏิสัมพันธ์ การทำงานร่วมกัน และการ
ใคร่ครวญในตนเองอย่างต่อเนื่อง 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิจัยเรื ่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์นิยามของ Non-Technical Skills ในบริบทของ
ทักษะชีวิต การคิดและความสัมพันธ์” สามารถสรุปองค์ความรู้ใหม่ได้ดังนี้ 
 1. การสังเคราะห์ NTS เป็น “ระบบทักษะชีวิตเชิงบูรณาการ” ( Integrative Life Skills 
System) จากการวิเคราะห์เชิงปรัชญาพบว่า NTS คือระบบทักษะชีวิตที่เชื ่อมโยง สามมิติหลักของ
มนุษย ์เข้าด้วยกัน ได้แก่ 
 1) Life Dimension: การอยู่ร่วมกับความเปลี่ยนแปลงด้วยสติและการปรับตัวอย่างสร้างสรรค์ 
 2) Thinking Dimension: การคิดอย่างมีวิจารณญาณและมีเหตุผลเชิงจริยธรรม 



 

 

11 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 3) Relational Dimension: การสร้างความสัมพันธ์ด้วยความเข้าใจ เห็นอกเห็นใจ และภาวะ
ผู้นำเชิงมนุษย์ 
 ทั้งสามมิตินี้ทำงานร่วมกันในฐานะระบบองค์รวมของการพัฒนา “คุณภาพชีวิตภายใน” มากกว่า
ทักษะเพ่ือการทำงานเท่านั้น 
 2. การเชื่อมโยง NTS เข้ากับกรอบ Inner Development Goals (IDGs) 
 งานวิจัยนี้ค้นพบว่าองค์ประกอบของ NTS มีความสอดคล้องโดยตรงกับ สามหมวดแรกของ IDG 
Framework ได้แก่ 
 1) Being คือ การรู้เท่าทันตนและการควบคุมอารมณ์ (Self-awareness, Mindfulness) 
 2) Thinking คือ การคิดอย่างมีวิจารณญาณ การตัดสินใจบนฐานคุณค่า (Critical Thinking, 
Purposeful Judgement) 
 3) Relating คือ การสร้างสัมพันธ์ที่เกื้อกูลและการเห็นคุณค่าผู้อื่น (Compassion, Empathy, 
Trust) 
 ดังนั้น NTS จึงเป็น “กลไกปฏิบัติการภายใน” (Inner Operational Mechanism) ของ IDGs ที่
ทำให้การพัฒนาจากภายในกลายเป็นรูปธรรมในการดำเนินชีวิตจริง 
 3. การสร้างกรอบแนวคิดใหม่ของ NTS เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตและภาวะผู้นำ 
 งานวิจัยได้เสนอกรอบแนวคิดใหม่ที่อธิบายว่า NTS = Awareness + Reflection + Relation 
ซึ่งหมายถึง “ความสามารถในการรู้ตัว (Awareness) การใคร่ครวญสะท้อนตน (Reflection) และการ
สัมพันธ์อย่างมีสติ (Relation)” กรอบนี้ชี้ว่า การพัฒนา NTS ต้องเริ่มจากภายในของบุคคล มิใช่การฝึก
ทักษะภายนอกเพียงอย่างเดียว และสามารถนำไปใช้เป็นฐานของ  ภาวะผู้นำเชิงมนุษย์ (Humanistic 
Leadership) ได้อย่างยั่งยืน 
 4. การยืนยันเชิงปรัชญาว่า NTS คือ “ทักษะแห่งชีวิต” (Life-Oriented Competence) 

ผลการวิจัยตอกย้ำว่า NTS ไม่ได้จำกัดอยู่ในบริบทอาชีพเฉพาะทาง แต่คือ “ทักษะแห่งชีวิต” ที่
ช่วยให้มนุษย์ดำรงอยู่ในสังคมอย่างมีคุณภาพ โดยมีจิตใจที่ตื่นรู้ เข้าใจ และเห็นคุณค่าของความสัมพันธ์
กับผู้อื่น สอดคล้องกับแนวคิดขององค์การอนามัยโลก (WHO, 1999) ที่มองว่าทักษะชีวิตคือหัวใจของ
การพัฒนาสมรรถนะทางจิตและสังคมเพ่ือคุณภาพชีวิตที่ดี 
 สรุปได้ว่า Non-Technical Skills มิใช่เพียงชุดทักษะเสริมเพื่อการปฏิบัติงาน หากคือ “ระบบ
ทักษะชีวิตเชิงบูรณาการ” ที่ผสานมิติของการดำรงชีวิต (Life) การคิดอย่างลุ่มลึกและมีเหตุผลเชิงคุณค่า 
(Thinking) และความสัมพันธ์เชิงสร้างสรรค์กับผู้อ่ืน (Relating) เข้าด้วยกัน จนเกิดเป็นสมรรถนะภายใน
ที่ทำให้บุคคล “รู้ตัว–ไตร่ตรอง–สัมพันธ์” อย่างสอดประสาน ทั้งนี้ NTS ทำหน้าที่เป็นกลไกภายในของ
กรอบ IDGs (โดยเฉพาะ Being, Thinking, Relating) ให้แปรสภาพจากคุณลักษณะเชิงนามธรรมไปสู่
ความสามารถที่ปฏิบัติได้จริงในชีวิตและการทำงาน จึงเอื้อให้การใช้ทักษะทางเทคนิคเกิดผลลัพธ์ที่มี



 

 

12  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

คุณภาพและมีจริยธรรม พร้อมทั้งยกระดับคุณภาพชีวิต ภาวะผู้นำเชิงมนุษย์ และความยั่งยืนขององค์การ
และสังคมโดยรวม  
 เขียนเป็นแผนภาพ Model ได้ดังนี ้

 
แผนภาพที่ 1 Integrative Life Skills System Model of Non-Technical Skills (NTS) 
 

ข้อเสนอแนะ  
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
  1.1 หน่วยงานการศึกษาและพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ทั้งภาครัฐและเอกชนควรบรรจุ Non-
Technical Skills (NTS) เป็นหนึ่งในสมรรถนะหลักของการพัฒนาคนในศตวรรษที่ 21 โดยเฉพาะใน



 

 

13 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

กระบวนการฝึกอบรม ข้าราชการ บุคลากรทางการศึกษา และผู้นำองค์กร เพื่อส่งเสริมการพัฒนา 
“สมรรถนะภายใน” (Inner Competence) ที่ประกอบด้วยสติ ปัญญา และเมตตา ซึ่งเป็นรากฐานของ
คุณภาพชีวิตและธรรมาภิบาล 
  1.2 สถาบันอุดมศึกษา ควรพัฒนา หลักสูตรการเรียนรู้เชิงบูรณาการ (Integrative Learning 
Program) ที ่ เช ื ่อมโยง NTS กับ Inner Development Goals (IDGs) โดยม ุ ่ งเน ้นการเร ียนร ู ้จาก
ประสบการณ์ (Experiential Learning) การสะท้อนตน (Self-Reflection) และการพัฒนาความสัมพันธ์
ในเชิงสร้างสรรค์ เพ่ือปลูกฝังภาวะผู้นำเชิงมนุษย์ตั้งแต่ระดับนักศึกษาไปจนถึงผู้บริหารองค์กร 
  1.3 หน่วยงานกำหนดนโยบายระดับชาติ เช่น สำนักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน 
(ก.พ.), สำนักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ (สศช.) และสำนักงานกองทุนสนับสนุนการ
สร้างเสริมสุขภาพ (สสส.) ควรสนับสนุนการสร้าง กรอบมาตรฐานสมรรถนะ NTS-IDG Framework ที่ใช้
ในการประเมินและรับรองบุคลากรภาครัฐ โดยยึดหลักการประเมินแบบองค์รวม (Holistic Assessment) 
ซึ่งเน้นพฤติกรรมเชิงจิตสำนึก การคิดอย่างมีเหตุผลเชิงคุณค่า และการสัมพันธ์อย่างมีเมตตา 
  1.4 ภาคธุรกิจและองค์กรภาคประชาสังคม ควรนำนโยบายด้านการพัฒนาทักษะที่ไม่ใช่ทาง
เทคนิคไปประยุกต์ใช้ในการออกแบบ  วัฒนธรรมองค์กรแห่งการตื ่นรู ้ (Mindful Organizational 
Culture) เพื่อสร้างสมดุลระหว่างประสิทธิภาพทางเศรษฐกิจและคุณภาพชีวิตของบุคลากร ตลอดจน
เสริมสร้างความไว้วางใจและความร่วมมือในองค์กรอย่างยั่งยืน 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
  2.1 ควรพัฒนา เครื่องมือวัดสมรรถนะ Non-Technical Skills เชิงจิตสำนึก (Mindful NTS 
Scale) ที่สะท้อนพฤติกรรมภายใน เช่น การรู้เท่าทันตนเอง การตัดสินใจเชิงจริยธรรม และการสื่อสาร
อย่างเห็นอกเห็นใจ เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือประเมินผลลัพธ์ของการพัฒนามนุษย์ในระดับบุคคลและองค์กร 
  2.2 ควรศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง Non-Technical Skills, Emotional Intelligence, 
และ Soft Skills เพื่อสร้างกรอบบูรณาการทางทฤษฎีที่ชัดเจนและสอดคล้องกับแนวโน้มการพัฒนา
คุณภาพชีวิตเชิงองค์รวมของมนุษย์ในระดับสากล 
  2.3 ควรขยายการวิจัยเชิงจิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology Research) ที่มอง NTS 
เป็นกลไกแห่งความสุขและความหมายของชีวิต (Mechanism of Flourishing and Meaning) เพื่อสร้างฐาน
ความเข้าใจใหม่ระหว่าง “การรู้ตัว (Awareness)” “การใคร่ครวญ (Reflection)” และ “การสัมพันธ์ 
(Relation)” ซึ่งเป็นหัวใจของการพัฒนาภาวะผู้นำและคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน 
  2.4 ควรมีการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) ที่นำ NTS ไปใช้เป็นกระบวนการ
เรียนรู้ร่วมในชุมชนหรือองค์กร เพื่อศึกษาการเปลี่ยนแปลงเชิงพฤติกรรม จิตสำนึก และคุณค่าทาง
จริยธรรมของผู้เข้าร่วม ซึ่งจะช่วยให้ NTS พัฒนาเป็นระบบปฏิบัติการจริงของการพัฒนามนุษย์และสังคม
ในอนาคต 
 



 

 

14  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

บรรณานุกรม 
ธาตรี ขวัญสังข.์ (2562). ทักษะรอบด้านของพนักงานต้อนรับบนเครื่องบินเพ่ือเสริมความปลอดภัย : การวางแผน

การอบรมสําหรับสายการบินนานาชาติ. ดุษฎีนิพนธ์ศึกษาศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยรังสิต. 

พิศมัย จารุจิตติพันธ์ (2557) การพัฒนาเกณฑ์ประเมินพฤติกรรมด้านทักษะที่ไม่ใช่เทคนิคของนักบินไทย. 
วารสารครุศาสตร์อุตสาหกรรม, 13(3), 51-58. 

มาลี คำคง, ยุวนิดา อารมรมย์ และสุระพร ปุ้ยเจริญ. (2563). ทักษะที่ไม่ใช่ทางเทคนิค : การจัดการ
เรียนรู้ภาคปฏิบัติทางการพยาบาล. วารสารเครือข่ายวิทยาลัยพยาบาลและการสาธารณสุข
ภาคใต้, 7(2), 312-323. 

สิทธิเดช ม่วงสิน และพิศมัย จารุจิตติพันธ์. (2557). การพัฒนาเกณฑ์การประเมินพฤติกรรมด้านทักษะที่
ไม่ใช่เทคนิคของนักบินไทย, วารสารคุรุศาสตร์อุตสาหกรรม, 13(3), 51-58. 

Arquero, J. L., Byrne, M., Flood, B., & Gonzalez, J. M. (2022). Overconfidence among accounting 
students: A cross-cultural study of miscalibration. Education + Training, 64(6/7), 
741–759. Bingley, UK: Emerald Publishing. https://doi.org/10.1108/ET-08-2021-0309 

Bailey, S. (2014). Non-technical skills for success in a technical world. Journal of Information 
Technology Education: Research, 13, 1–12. Santa Rosa, CA: Informing Science Institute. 

Fletcher, G., Flin, R., McGeorge, P., Glavin, R., Maran, N., & Patey, R. (2003). Anaesthetists’ 
Non-Technical Skills (ANTS): Evaluation of a behavioural marker system. British 
Journal of Anaesthesia, 90(5), 580–588. Oxford, UK: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/bja/aeg112 

Flin, R., & Martin, L. (2001). Behavioural markers for Crew Resource Management: A review 
of current practice. International Journal of Aviation Psychology, 11(1), 95–118. 
London, UK: Taylor & Francis. https://doi.org/10.1207/S15327108IJAP1101_6 

Flin, R., O’Connor, P., & Crichton, M. (2008). Safety at the sharp end: A guide to non-
technical skills. Aldershot, UK: Ashgate Publishing. 

Gamborg, M. L., Klemsdal, L., & Aase, K. (2024). Training technical or non-technical skills: 
An arbitrary distinction? A scoping review. BMC Medical Education, 24(1451), 1–9. 
London, UK: BioMed Central. https://doi.org/10.1186/s12909-024-06419-6 

Gordon, M., Darbyshire, D., & Baker, P. (2012). Non-technical skills training to enhance 
patient safety: A systematic review. Medical Education, 46(11), 1042–1054. 
Hoboken, NJ: Wiley-Blackwell. https://doi.org/10.1111/j.1365-2923.2012.04343.x 

https://doi.org/10.1108/ET-08-2021-0309
https://doi.org/10.1186/s12909-024-06419-6


 

 

15 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

Irwin, A. (2023). Non-technical skills in forestry operations: A scoping review. Safety Science, 
163, 106145. Amsterdam, Netherlands: Elsevier. https://doi.org/10.1016/j.ssci.2023. 
106145 

Klein, G. (2008). Naturalistic decision making. New York, NY: Lawrence Erlbaum Associates 
(Taylor & Francis Group). 

O’Connor, P. (2024). When I say… non-technical skills. Medical Education, 58(2), 219–220. 
Hoboken, NJ: Wiley-Blackwell. https://doi.org/10.1111/medu.15091 

Reader, T. W., Flin, R., Lauche, K., & Cuthbertson, B. H. (2006). Non-technical skills in the 
intensive care unit. British Journal of Anaesthesia, 96(5), 551–559. Oxford, UK: 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/bja/ael067 

Salas, E., Rosen, M. A., Burke, C. S., & Goodwin, G. F. (2009). The wisdom of collectives in 
organizations: An update of the teamwork competencies. Team Performance 
Management, 15(1/2), 7–28. Bingley, UK: Emerald Publishing. https://doi.org/ 
10.1108/13527590910937763 

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness and well-
being. New York, NY: Free Press. 

World Health Organization. (1997). WHOQOL: Measuring quality of life. Geneva, Switzerland: 
World Health Organization. 

World Health Organization. (1999). Partners in life skills education: Conclusions from a United 
Nations inter-agency meeting. Geneva, Switzerland: World Health Organization. 

https://doi.org/10.1093/bja/ael067


 

 

16  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยขันติบารมตีามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
The Development of Leadership through Khanti Parami Based on 

Theravada Buddhist Philosophy  
 

ชิสา กันยาวิริยะ1 และ สิรินทร์ กันยาวิริยะ2 
Chisa Gunyaviriya1 and Sirin Gunyaviriya2 

1,2สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
1,2Philosophy and Ethics Program, Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University 

Corresponding author, e-mail: 1chisa.gu@ssru.ac.th 
2sirin.cnt@hotmail.com 

 

Received: October 30, 2025; Revised: December 31, 2025; Accepted: December 31, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจ ัยเร ื ่อง “การพัฒนาภาวะผู ้นำด้วยขันติบารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท”  มี
วัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์แนวคิดขันติบารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิง
ปร ัชญาและเช ิงเอกสาร โดยว ิเคราะห์ข ้อม ูลจากพระไตรปิฎก คัมภ ีร ์อรรถกถา เอกสารทาง
พระพุทธศาสนา และงานว ิจ ัยด ้านจ ิตว ิทยาและภาวะผ ู ้นำ ด ้วยว ิธ ีการว ิเคราะห์เช ิงต ีความ 
(Hermeneutic Analysis) และการอ้างอิงข้ามเพ่ือสังเคราะห์กรอบแนวคิด ผลการวิจัยพบว่า ขันติบารมี
เป็นรากฐานของบารมีทั้งปวง และเป็นคุณธรรมเชิงจิตภาวนาที่หล่อเลี้ยงคุณธรรมอื่นให้เจริญงอกงาม 
ขันติในเชิงพุทธปรัชญามิใช่การทนแบบจำใจ แต่เป็น “การอดทนด้วยปัญญา” ที่ตั้งอยู่บนความรู้เท่าทัน
อารมณ์และความจริงของเหตุปัจจัย จิตที่ฝึกขันติย่อมมีความสงบ มั่นคง และมีเมตตา ผู้นำที่มีขันติบารมี
จึงเป็นผู้สามารถควบคุมอารมณ์ได้อย่างสมดุล แปรเปลี่ยนความทุกข์ให้เป็นปัญญา และนำด้วยความ
เข้าใจมากกว่าการใช้อำนาจ ทั้งนี้ ผลการวิเคราะห์ได้สังเคราะห์เป็นเป็นองค์ความรู้ใหม่ ได้แก่ KHANTI 
Model ประกอบด้วย K = Knowing the Truth (การรู้เท่าทันความจริง) H = Harmony within (ความ
สมดุลภายในใจ)  A = Acceptance (การยอมรับความแตกต่าง) N = Non-reactivity (การไม่ตอบโต้
ด้วยอารมณ์) T = Tolerance & Transformation (ความอดทนจนเกิดการเปลี่ยนผ่าน) I = Insightful 
Leadership (การนำด้วยปัญญา) องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัยครั้งนี้คือการนำเสนอ “KHANTI Model” 
ในฐานะกรอบแนวคิดใหม่ทางพุทธจิตวิทยาเพื่อการพัฒนาภาวะผู้นำ ซึ่งเชื่อมโยงมิติของศีล สมาธิ และ
ปัญญาเข้าด้วยกันอย่างสมดุล อันเป็นรากฐานของการสร้างผู้นำที่ยั่งยืนทั้งในระดับบุคคล องค์กร และ
สังคมโดยรวม 
 

คำสำคัญ: การพัฒนา, ภาวะผู้นำ, การพัฒนาภาวะผู้นำ, ขันติบารมี 



 

 

17 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

Abstract 
 The research entitled “The Development of Leadership through Khanti Parami 
Based on Theravada Buddhist Philosophy” The study aims to analyze the concept of 
Khanti Parami in accordance with Theravada Buddhist philosophy. This study employs 
philosophical and documentary research methods, analyzing data from the Pali Canon, 
commentarial texts, Buddhist scholarly works, and research in psychology and leadership 
through hermeneutic analysis and cross-referencing in order to synthesize a conceptual 
framework.. The findings revealed that Khanti Parami was the root of all perfections 
(Parami) and served as a contemplative virtue that nourished and strengthened other 
moral qualities. In Buddhist philosophy, Khanti was not merely passive endurance but 
rather “patience with wisdom,” grounded in the awareness of emotions and the 
understanding of causal conditions. A mind trained in Khanti became calm, stable, and 
compassionate. Leaders who possessed Khanti Parami were able to regulate their 
emotions, transform suffering into wisdom, and lead through understanding rather than 
authority. The analysis synthesized new knowledge in the form of the KHANTI Model, 
which consisted of six components: K = Knowing the Truth (awareness of truth and causal 
conditions), H = Harmony within (inner balance and emotional stability), A = Acceptance 
(embracing differences with compassion), N = Non-reactivity (responding with mindfulness 
rather than emotion), T = Tolerance & Transformation (endurance leading to 
transformation), and I = Insightful Leadership (leading with wisdom and moral 
discernment). The new body of knowledge presented in this study proposed the KHANTI 
Model as an innovative framework in Buddhist psychology for leadership development. It 
integrated the dimensions of morality, concentration, and wisdom  harmoniously, serving 
as a foundation for cultivating sustainable leadership at the personal, organizational, and 
societal levels. 
 

Keywords : Development, Leadership, Leadership Development, Khanti Parami 
  



 

 

18  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

บทนำ 
 ในยุคโลกาภิวัตน์ที่เต็มไปด้วยความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทั้งในด้านเศรษฐกิจ การเมือง และ
สังคมโลก ผู้นำในทุกระดับจำเป็นต้องมีความสามารถในการปรับตัวและบริหารจัดการอารมณ์ได้อย่าง
มั่นคง การพัฒนา “ภาวะผู้นำ” (Leadership Development) จึงมิใช่เพียงการเพิ่มพูนทักษะการจัดการ
หรือการตัดสินใจเชิงกลยุทธ์เท่านั้น แต่ยังต้องอาศัยการบ่มเพาะคุณธรรมภายใน โดยเฉพาะ “ขันติบารมี” 
(Khanti Parami) ซึ่งเป็นหนึ่งในบารมีสิบประการในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นคุณธรรมที่ช่วยให้ผู้นำ
สามารถดำรงตนด้วยความสงบ อดทน และมีปัญญาในท่ามกลางความขัดแย้งและแรงกดดันในชีวิตและ
การทำงาน 
 พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน ขุททกนิกาย ธัมมปท ว่า “ขนฺตี ปรมํ ตโป ติติกขา” แปลว่า “ขันติเป็น
ตบะอย่างยิ่ง” หมายความว่าความอดทนเป็นพลังทางจิตวิญญาณอันสูงสุดของผู้แสวงหาความจริง  
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) ขันติจึงมิใช่การอดกลั้นอย่างเฉื่อยชา หากแต่เป็นการควบคุมจิตให้
มั่นคงในท่ามกลางความทุกข์ ความโกรธ หรือการท้าทาย เพ่ือให้จิตใจสามารถพัฒนาไปสู่ความเข้าใจและ
เมตตาได้ ขันติในความหมายนี้จึงเป็นรากฐานของภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม เพราะผู้นำที่มีขันติย่อมสามารถ
นำพาผู้คนด้วยสติ ความเข้าใจ และการให้อภัย มากกว่าการใช้อำนาจหรืออารมณ์ 
 ในบริบทของการพัฒนาภาวะผู ้นำสมัยใหม่ การศึกษาเชิงจริยศาสตร์ได้ให้ความสำคัญต่อ
คุณธรรมของผู้นำมากขึ้น โดยเฉพาะในสังคมที่เผชิญกับความขัดแย้งทางความคิดและผลประโยชน์ 
งานวิจัยของ เด่นจิตธีระพันธ์ จันทะมูล (2566) ได้อธิบายว่า การพัฒนาภาวะผู้นำจำเป็นต้องอาศัยการ
ฝึกฝนทางจิตใจควบคู่กับการฝึกทักษะภายนอก ผู้นำที่สามารถควบคุมอารมณ์และความคิดได้อย่างมั่นคง
ในสถานการณ์กดดัน ถือเป็นผู้นำที่มี “ขันติธรรม” ซึ่งนำไปสู่ความน่าเชื่อถือ ความไว้วางใจ และการ
ยอมรับจากผู้อื่น เขายังกล่าวเพิ่มเติมว่า ความอดทนเป็นพลังภายในที่ช่วยให้ผู้นำสามารถสร้างสรรค์การ
เปลี่ยนแปลงเชิงบวกในองค์กรได้โดยไม่ก่อให้เกิดความขัดแย้ง 
 แม้ว่าในปัจจุบันจะมีงานศึกษาหลายชิ้นที่ให้ความสำคัญต่อการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงคุณธรรม 
(Ethical Leadership) และการพัฒนาจิตตภาวนาในผู ้นำองค์กร แต่ส่วนใหญ่ยังมุ ่งเน้นการพัฒนา 
“พฤติกรรมผู้นำ” มากกว่าการพัฒนา “ภายในของผู้นำ” กล่าวคือ งานวิจัยส่วนใหญ่ยังขาดการอธิบาย
เชิงลึกถึงกระบวนการภายในจิตใจที่เป็นรากฐานของภาวะผู้นำในมิติของพุทธจริยศาสตร์ เด่นจิตธีระพันธ์ จัน
ทะมูล (2566) ซึ่งขันติบารมีในฐานะบารมีข้อหนึ่งตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท ยังไม่ถูกนำมาศึกษา
ในเชิงระบบอย่างเพียงพอ ทั้งในเชิงแนวคิด ปรัชญา และการประยุกต์ใช้ในกระบวนการพัฒนาภาวะผู้นำ 
 การศึกษาของ พระครูธรรมาภิสมัย และคณะ (2567) เรื่อง การบริหาร การจัดการ และภาวะ
ผู้นำทางการศึกษา พบว่า ผู้นำที่มีความอดทนและยึดมั่นในคุณธรรม สามารถสร้างความไว้วางใจในหมู่
ผ ู ้ร ่วมงานและนำพาองค์กรไปสู ่ความสำเร็จได้อย่างยั ่งยืน ความอดทนต่อความเห็นที ่แตกต่าง 
(Tolerance) เป็นคุณลักษณะที่ช่วยลดความขัดแย้งและสร้างบรรยากาศแห่งความร่วมมือ ซึ่งสอดคล้อง
กับหลักขันติบารมีที่มุ่งเน้นการควบคุมอารมณ์ ความเมตตา และการให้อภัย 



 

 

19 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 ในทำนองเดียวกัน ศุภกิตติ์ เศษรักษา (2566) ได้กล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างภาวะผู้นำเชิง
คุณธรรม (Ethical Leadership) และความยั่งยืนขององค์กร โดยระบุว่า ผู้นำที่มีขันติบารมีสามารถเผชิญ
กับปัญหาด้วยความนิ่งและปัญญา ทำให้การตัดสินใจเป็นไปอย่างรอบคอบและลดความเสี่ยงจากอารมณ์
ชั่ววูบ ขันติจึงไม่ใช่เพียงคุณธรรมเชิงศีลธรรม แต่ยังเป็นกลยุทธ์ทางจิตวิทยาที่เสริมสร้างศักยภาพผู้นำให้
มั่นคงและมีวิจารณญาณ 
 การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยขันติบารมี ยังสอดคล้องกับแนวคิดเรื ่อง “การพัฒนาอย่างยั่งยืน” 
(Sustainable Leadership) ที่ได้รับการศึกษาโดย MDPI (2021) ซึ่งเสนอว่าผู้นำในยุคปัจจุบันควรมี
ความอดทน ความสงบ และความสามารถในการควบคุมอารมณ์ในช่วงเวลาวิกฤติ เช่น วิกฤติโรคระบาด
หรือปัญหาสิ่งแวดล้อม ความอดทนช่วยให้ผู้นำสามารถรักษาสมดุลของจิตใจ (Emotional Balance) 
และสร้างแรงบันดาลใจให้ผู้อื่นในทีมได้ แม้ในสถานการณ์ที่ยากลำบาก ซึ่งเป็นลักษณะสำคัญของภาวะ
ผู้นำเชิงบารมี (Charismatic Leadership) ที่แท้จริง 
 ในแง่มุมของจิตวิทยาสังคม การศึกษาของ พลอยไพลิน ตันเจริญพงศ์ และ จิดาภา ถิรศิริกุล 
(2565) เกี ่ยวกับทัศนคติของประชาชนต่อผู ้นำทางการเมือง พบว่า ความอดทนต่อความเห็นต่าง 
(Patience toward disagreement) เป็นปัจจัยสำคัญท่ีทำให้ผู้นำได้รับการยอมรับจากสังคม และยังช่วย
ส่งเสริมความสามัคคีในชุมชนที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมและความคิด การฟังอย่างลึกซ้ึง (Deep 
Listening) และการไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ เป็นพฤติกรรมที่แสดงถึงขันติบารมีในเชิงปฏิบัติ 
 นอกจากนี้ พระมหาจู่ล้อม ชูเลื่อน (2564) ได้รวบรวมงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาภาวะ
ผู้นำเชิงคุณธรรมในองค์กรภาครัฐ พบว่า ความอดทนและความเพียรเป็นคุณลักษณะสำคัญของผู้นำ
ภาครัฐที่สามารถบริหารองค์กรได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะในสถานการณ์ท่ีต้องเผชิญกับแรงกดดัน
ทางการเมืองและสังคม ผู้นำที่มีขันติสามารถยับยั้งความโกรธ ความเร่งรีบ และความหวาดกลัว เพ่ือพิจารณา
สถานการณ์อย่างรอบด้านบนพ้ืนฐานของปัญญา 
 ในระดับสากล งานของ Obuba, M. O. (2023) ได้เสนอแนวคิด “Reflexive Leadership” 
หรือภาวะผู้นำเชิงไตร่ตรอง ซึ่งเป็นรูปแบบผู้นำที่รู้จักทบทวนตนเอง (Self-reflection) และอดทนต่อ
ความไม่สมบูรณ์ของตนและผู้อ่ืน ซึ่งมีความใกล้เคียงกับแนวคิดขันติบารมีในพระพุทธศาสนา การยอมรับ
ความผิดพลาดโดยไม่ตำหนิผู้อื่นและไม่หลีกหนีปัญหา เป็นหัวใจของผู้นำที่พัฒนาแล้วทางจิตวิญญาณ 
และเป็นปัจจัยที่ช่วยให้การบริหารทีมงานเป็นไปด้วยความเข้าใจและไว้วางใจ 
 เมื่อพิจารณาจากมุมมองทางพุทธปรัชญา ขันติบารมีถือเป็นพื้นฐานของบารมีอื่นทั้งหมด เพราะ
เป็นคุณธรรมที่หล่อเลี้ยงจิตให้ตั้งมั่น ผู้นำที่ไม่มีขันติย่อมขาดสติและปัญญาในการตัดสินใจ ซึ่งอาจนำไปสู่
ความล้มเหลวขององค์กร ดังที่ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2544) อธิบายว่า ขันติคือการรู้จักทนได้
อย่างมีปัญญา (ทนด้วยเหตุผล ไม่ใช่ทนด้วยความจำใจ) ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการเจริญภาวนาในทุกระดับ 
การพัฒนาผู้นำด้วยขันติจึงเป็นการยกระดับจิตใจให้มีสติ สมาธิ และปัญญา ซึ่งเป็นหัวใจของการพัฒนา
อย่างยั่งยืนทั้งในระดับบุคคลและองค์กร 



 

 

20  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 ในที่สุด แนวคิดการพัฒนาภาวะผู้นำด้วยขันติบารมีจึงมิใช่เพียงแนวทางทางศีลธรรม แต่ยังเป็น 
“ยุทธศาสตร์แห่งจิตสำนึก” (Strategy of Awareness) ที่เชื ่อมโยงมิติของการบริหารกับมิติของการ
ภาวนาเข้าด้วยกัน ผู้นำที่มีขันติสามารถบริหารตนเองก่อนบริหารผู้อ่ืน (Self-leadership before team-
leadership) มีความเข้าใจในธรรมชาติของความเปลี่ยนแปลง และสามารถสร้างสมดุลระหว่าง “เหตุผล” 
และ “หัวใจ” ได้อย่างลงตัว 
 เมื่อพิจารณาภาพรวมขององค์ความรู้จึงพบว่า “ช่องว่าง” ของการศึกษายังอยู่ที่การบูรณาการ  
ขันติบารมีในฐานะเครื่องมือทางพุทธปรัชญาเพื่อพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน  ซึ่งต่างจากการฝึกอบรม
ทั่วไปที่มุ่งเน้นเพียงการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมภายนอก งานวิจัยนี้จึงมุ่งวิเคราะห์ “ขันติบารมี” ทั้งในเชิง
แนวคิด (Conceptual Dimension) และเชิงจิตตภาวนา (Contemplative Dimension) เพื่อเสนอเป็น
กรอบอธิบายการพัฒนาภาวะผู ้นำเชิงบูรณาการที ่หลอมรวมมิต ิของศีล สมาธิ และปัญญาไว้ใน
กระบวนการเดียวกัน กล่าวอีกนัยหนึ่ง งานวิจัยนี้ต้องการเติมเต็ม “ช่องว่างขององค์ความรู้” ในประเด็น
ที่ว่า 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดขันตบิารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง “การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยขันติบารมี” เป็นการวิจัยเชิงปรัชญา (Philosophical 
Research) และเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยมีขั้นตอนสำคัญดังนี้ 
 1. การรวบรวมข้อมูล (Data Collection) ผู้วิจัยรวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิและทุติย
ภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถา หนังสือทางพระพุทธศาสนา และงานวิจัยทางจิตวิทยาและภาวะ
ผู้นำ ทั้งภาษาไทยและต่างประเทศ รวมถึงงานของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , Bass & Steidlmeier 
(1999), และ Obuba (2023) เพ่ือให้ครอบคลุมทั้งมิติศาสนา จิตวิทยา และการบริหารจัดการ 
 2. การคัดเลือกและวิเคราะห์ข้อมูล (Data Analysis and Interpretation) ใช้วิธี วิเคราะห์
เชิงตีความ (Hermeneutic Analysis) เพื่อทำความเข้าใจความหมายของขันติบารมีในเชิงพุทธปรัชญา 
พร ้อมท ั ้ งว ิ เคราะห ์ เปร ียบเท ียบก ับแนวค ิดภาวะผ ู ้นำร ่ วมสม ัย เช ่น Ethical Leadership, 
Transformational Leadership, และ Reflexive Leadership เพ่ือสังเคราะห์กรอบแนวคิดใหม่สำหรับ
การพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน 
 3. การตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล (Data Validation) ตรวจสอบโดยการอ้างอิง
ข้าม (Triangulation) ระหว่างแหล่งข้อมูลทางพระพุทธศาสนา เอกสารทางจิตวิทยา และงานวิจัยด้าน
การบริหาร เพื่อให้การตีความเป็นไปอย่างถูกต้องตามหลักปรัชญาและสอดคล้องกับความเป็นจริงเชิง
ปฏิบัติ 



 

 

21 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 4. การสังเคราะห์องค์ความรู้ (Synthesis of Knowledge) ผู้วิจัยสังเคราะห์แนวคิดขันติ
บารมีให้เป็นกรอบแนวคิดใหม่สำหรับการพัฒนาภาวะผู้นำ โดยบูรณาการมิติของศีล  สมาธิ ปัญญา และ
เสนอ “โมเดลภาวะผู้นำเชิงขันติบารมี” (Khanti-based Leadership Model) ที่สามารถประยุกต์ใช้ได้
ทั้งในระดับบุคคลและองค์กร 
 

ผลการวิจัย  
 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ท่ีมุ่งวิเคราะห์แนวคิดขันติบารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า 
ขันติบารมีเป็นหนึ่งในบารมีสิบที่พระโพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญเพื่อให้จิตเข้าถึงความบริบูรณ์แห่งปัญญา ถือ
เป็นรากฐานของบารมีอ่ืน ๆ เพราะทุกการบำเพ็ญย่อมต้องอาศัยความอดทนเป็นพ้ืนฐาน การให้ทานต้อง
อดทนต่อความเหนื่อยยาก การรักษาศีลต้องอดกลั้นต่อสิ่งยั่วยุ การภาวนาต้องอดทนต่อความฟุ้งซ่านของ
จิต ดังนั้น ขันติจึงเป็น “แม่แห่งบารมีทั้งปวง” ที่หล่อเลี้ยงและเกื้อหนุนคุณธรรมอ่ืนให้เจริญงอกงาม การ
บำเพ็ญขันติจึงไม่ใช่การบังคับใจให้นิ่งอย่างเฉื่อยชา แต่เป็นการเผชิญหน้ากับทุกข์และอารมณ์อย่างรู้เท่า
ทัน ด้วยจิตที่ตั้งมั่นและสงบในธรรม ในระดับเชิงจิตวิทยา ขันติบารมีเป็นกระบวนการพัฒนาภายในที่ช่วย
ให้บุคคลรู้เท่าทันอารมณ์ตนเอง (emotional awareness) และสามารถแปรเปลี่ยนความโกรธ ความ
กลัว หรือความไม่พอใจให้กลายเป็นความนิ่งที่มีชีวิต เป็น “ขันติแห่งปัญญา” 
 ขันติบารมีเป็นหลักธรรมที่มีทั้งมิติภายในและภายนอก เป็นกระบวนการแห่งการรู้ตน การรู้เท่า
ทัน และการแปรเปลี่ยนจิตที่หยาบให้ละเอียดขึ้นตามลำดับ จิตที่ฝึกขันติย่อมสามารถตั้งมั่นอยู่ในความ
จริงโดยไม่หวั่นไหวต่อความทุกข์หรือคำตำหนิ เป็นจิตที่มีความสงบเยือกเย็น มีเมตตา และมีปัญญา ผู้นำ
ที่มีขันติบารมีจึงไม่เพียงเป็นผู้ที่สามารถบริหารตนได้ดี แต่ยังเป็นผู้ที่บริหารผู้อื่นด้วยความเข้าใจและ
ความมั่นคงทางใจ อันเป็นภาวะผู้นำเชิงบูรณาการที่เชื่อมโยงมิติของศีล สมาธิ และปัญญาเข้าด้วยกัน
อย่างสมดุล 
 แนวคิดขันติบารมีตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทมิได้เป็นเพียงหลักศีลธรรมเชิงสอนใจ แต่เป็น
ศาสตร์แห่งการพัฒนา “จิตที่รู้เท่าทันตนเอง” ซึ่งนำไปสู่ความเข้าใจธรรมชาติของชีวิตอย่างลึกซึ้ง ขันติจึง
เป็นหนทางแห่งการพัฒนาอย่างยั่งยืน ทั้งในระดับบุคคล ผู้นำ และสังคม เพราะความอดทนที่เกิดจาก
ปัญญาย่อมนำไปสู่ความสงบที่แท้จริง และความสงบที่แท้จริงนี้เองคือรากฐานของภาวะผู้นำที่มีศีลธรรม
และความเป็นมนุษย์อย่างสมบูรณ์ 
 

อภิปรายผลการวิจัย  
 ผลการวิจัยที่พบว่า ขันติบารมีเป็นรากฐานของบารมีทั้งปวงและเป็นหลักธรรมสำคัญในการ
พัฒนาภาวะผู้นำตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท สะท้อนให้เห็นว่าภาวะผู้นำในมุมมองของพุทธศาสนาไม่ได้
ตั้งอยู่บนอำนาจหรือความสามารถทางเทคนิคเท่านั้น แต่ตั้งอยู่บน “พลังแห่งจิต” ที่ได้รับการฝึกอบรมให้
มีความมั่นคง เยือกเย็น และรู้เท่าทันอารมณ์ของตนเอง ความอดทนในที่นี้จึงมิใช่ความอดกลั้นเชิงรับ 



 

 

22  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

หากแต่เป็นการแปรเปลี่ยนพลังอารมณ์ให้กลายเป็นพลังแห่งปัญญา ซึ่งเป็นหัวใจของขันติบารมีและ
สอดคล้องกับแนวคิดของ “ผู้นำเชิงจิตตภาวนา” (Contemplative Leadership) ที่เน้นการนำจาก
ภายใน นั่นก็เพราะ ขันติบารมีในเชิงพุทธปรัชญาเถรวาทถูกมองว่าเป็นคุณธรรมเชิงภาวนา มิใช่เพียง
ศีลธรรมในระดับพฤติกรรม แต่เป็นการพัฒนาจิตให้เข้าถึง “ความสงบที่มีปัญญากำกับ” พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต) (2544) อธิบายว่า “ขันติคือการรู้จักทนด้วยเหตุผล ไม่ใช่การทนด้วยความจำใจ” จึงเป็น
การอดทนที่ตั ้งอยู ่บนพื้นฐานของความเข้าใจในเหตุแห่งทุกข์และการยอมรับธรรมชาติของความ
เปลี่ยนแปลง (อนิจจัง) ผลลัพธ์เช่นนี้เกิดขึ้นเพราะขันติในพระพุทธศาสนาเป็นกระบวนการฝึกจิตที่เปลี่ยน
ความขัดแย้งให้กลายเป็นการภาวนา และเปลี่ยนอารมณ์ให้กลายเป็นสติ 

แนวคิดดังกล่าว สอดคล้องกับงานวิจัยของ เด่นจิตธีระพันธ์ จันทะมูล (2566) ที่อธิบายว่าผู้นำที่
มีขันติธรรมย่อมสามารถควบคุมอารมณ์และความคิดได้มั่นคงในสถานการณ์กดดัน ความอดทนจึงไม่
เพียงสร้างภาพลักษณ์ผู้นำที่มีคุณธรรมเท่านั้น แต่ยังสร้างพลังศรัทธาและความไว้วางใจจากผู้ตาม ซึ่งเป็น
รากฐานของการเปลี่ยนแปลงเชิงบวกในองค์กรอย่างยั่งยืน ทั้งยังชี้ว่าการพัฒนาภาวะผู้นำที่แท้ต้องอาศัย
การฝึกฝนทางจิตใจควบคู่กับการฝึกฝนทักษะภายนอก นอกจากนี้ ผลการวิจัยยัง สอดคล้องกับแนวคิด
ของ พระครูธรรมาภิสมัย และคณะ (2567) ที่อธิบายว่าผู ้นำที่มีความอดทนและยึดมั่นในคุณธรรม
สามารถสร้างบรรยากาศแห่งความร่วมมือและความไว้วางใจในองค์กรได้ ความอดทนต่อความเห็นที่
แตกต่างจึงเป็นหัวใจของ “ภาวะผู้นำทางจิตใจ” (Moral–Spiritual Leadership) ซึ่งไม่เพียงลดความ
ขัดแย้งแต่ยังสร้างพลังแห่งความสามัคคีในทีมงาน และสอดคล้องกับแนวคิดของ ศุภกิตติ์ เศษรักษา 
(2566) ที่ระบุว่า ความอดทนเป็นกลยุทธ์ทางจิตวิทยาที่เสริมสร้างศักยภาพของผู้นำให้มั ่นคงและมี
วิจารณญาณ การมีขันติบารมีช่วยให้ผู้นำสามารถตัดสินใจอย่างมีเหตุผลในภาวะกดดัน โดยไม่ตกเป็นทาส
ของอารมณ์หรือความเร่งรีบทางอำนาจ ซึ่งเป็นคุณสมบัติสำคัญของภาวะผู้นำเชิงคุณธรรม (Ethical 
Leadership) ในระดับสากล ผลที ่ได้ยัง สอดคล้องกับแนวคิดของ Obuba (2023) ที ่เสนอทฤษฎี 
“Reflexive Leadership” หรือภาวะผู้นำเชิงไตร่ตรอง ซึ่งมองว่าผู้นำที่แท้ต้องรู้จักทบทวนตนเองอย่าง
สม่ำเสมอ ยอมรับข้อบกพร่องของตนและผู้อื่นอย่างอดทน และเปลี่ยนประสบการณ์แห่งความไม่สมบูรณ์
ให้เป็นบทเรียนแห่งการเติบโต ซึ่งมีความใกล้เคียงกับขันติบารมีที่สอนให้มนุษย์เผชิญความทุกข์โดยไม่หนี
ปัญหา แต่ใช้สติและปัญญาแปรเปลี่ยนความเจ็บปวดเป็นความเข้าใจ ในทำนองเดียวกัน ผลการวิจัยยัง 
สอดคล้องกับแนวคิดของ MDPI (2021) ซึ ่งกล่าวถึง “Sustainable Leadership” ว่าผู ้นำที ่มีความ
อดทนและมีสมดุลทางอารมณ์ (emotional balance) สามารถนำองค์กรให้ยืนหยัดได้ในภาวะวิกฤติ 
เช่น โรคระบาดหรือความไม่แน่นอนทางเศรษฐกิจ ความอดทนทำให้ผู้นำสามารถรักษาความสงบภายใน
และสร้างแรงบันดาลใจแก่ผู้อื่น ซึ่งตรงกับแก่นของขันติบารมีในฐานะพลังภายในแห่งสติและปัญญา 

นอกจากนี้ ยังสอดคล้องกับแนวคิดของ Bass และ Steidlmeier (1999) ที่กล่าวถึงผู้นำเชิง
คุณธรรม (Authentic Transformational Leadership) ว่าผู ้นำที ่แท้ต้องมีคุณธรรมทางจิต (Moral 
Character) และความมั่นคงทางอารมณ์เป็นพื้นฐานของการใช้อำนาจอย่างมีสติ การมีขันติบารมีจึง



 

 

23 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

เท่ากับการมีจิตใจที่เข้มแข็งและเป็นอิสระจากความเร่าร้อน ซึ่งทำให้ผู้นำสามารถเปลี่ยนสถานการณ์ที่
กดดันให้กลายเป็นโอกาสแห่งการเติบโตทั้งตนเองและองค์กร ในมิติของจิตวิทยาเชิงสังคม ผลการวิจัยนี้
ยัง สอดคล้องกับงานของ พลอยไพลิน ตันเจริญพงศ์ และ จิดาภา ถิรศิริกุล (2565) ที่ชี้ให้เห็นว่าความ
อดทนต่อความเห็นต่างเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้ผู้นำได้รับการยอมรับในสังคมประชาธิปไตย ความสามารถ
ในการฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) และการไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ เป็นการปฏิบัติขันติบารมีใน
รูปธรรมที่สะท้อนภาวะผู้นำที่แท้จริง เมื่อเชื่อมโยงผลการวิเคราะห์เชิงพุทธปรัชญาเข้ากับแนวคิดสมัยใหม่
ทั้งหมด จะเห็นได้ว่าขันติบารมีในฐานะคุณธรรมทางจิตมิได้เพียงทำให้บุคคล “อดทนต่อทุกข์” แต่ทำให้
สามารถ “เปลี่ยนทุกข์ให้เป็นปัญญา” ซึ่งเป็นแก่นแท้ของพุทธปรัชญาเถรวาท การฝึกขันติจึงเท่ากับการ
ฝึกจิตให้รู้เท่าทันอารมณ์ มีสติในความเปลี่ยนแปลง และมีปัญญาในความเป็นไปของธรรมชาติ ผู้นำที่มี
ขันติย่อมมีความสงบเยือกเย็น มีเมตตา และมีเหตุผล ทำให้การบริหารคนและองค์กรเป็นไปด้วยความ
เข้าใจและความไว้วางใจ  

สรุปได้ว่า ผลการวิจัยที่ชี้ว่าขันติบารมีเป็นรากฐานของภาวะผู้นำตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท มี
ความสอดคล้องกับทั้งพระพุทธธรรมและทฤษฎีภาวะผู้นำร่วมสมัย ขันติบารมีจึงมิใช่เพียงหลักธรรมทาง
ศีลธรรม แต่เป็น “กระบวนการภาวนาเพื่อการเป็นผู้นำ” ที่บูรณาการศีล สมาธิ และปัญญาเข้าด้วยกั น 
ผู้นำที่มีขันติจะสามารถนำด้วยความสงบ เข้าใจตนเองและผู้อื่นอย่างลึกซึ้ง และเปลี่ยนสถานการณ์แห่ง
ความขัดแย้งให้เป็นพื้นที่แห่งการเรียนรู้ร่วมกัน ซึ่งนับเป็นรูปแบบของภาวะผู้นำที่ยั่งยืนทั้งในระดับจติใจ 
องค์กร และสังคมโดยรวม 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 องค์ความรู้ใหม่ท่ีได้จากการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ KHANTI Model ประกอบด้วย 
 K = Knowing the Truth หมายถึง การรู ้เท่าทันความจริงและเหตุ–ปัจจัย (ไตรลักษณ์/
อริยสัจ) จึงไม่หลงอารมณ์ขณะเผชิญแรงกดดัน 
 H = Harmony within หมายถึง ความสมดุลและความสงบภายในใจ ควบคุมอารมณ์ได้ มั่นคง 
ไม่หวั่นไหว 
 A = Acceptance หมายถึง การยอมรับความแตกต่างและข้อจำกัด ของตนและผู ้อื ่นด้วย
เมตตา ไม่ตัดสินอย่างหุนหัน 

N = Non-reactivity หมายถึง ไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ หน่วง–รู้–เลือกการตอบสนองอย่างมสีติ
และเหตุผล 

 T = Tolerance & Transformation หมายถ ึ ง  ความอดทนจนเก ิดการ เปล ี ่ ยนผ ่ าน 
แปรเปลี่ยนความทุกข์/ความขัดแย้งให้เป็นบทเรียนและการเติบโต 
 I = Insightful Leadership หมายถึง การนำด้วยปัญญา ตัดสินใจอย่างรอบคอบบนฐาน
คุณธรรม เมตตา และประโยชน์ร่วม 



 

 

24  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 KHANTI Model 
 
 จากแผนภาพ  KHANTI Model สามารถอธ ิบายได ้ว ่ า  เป ็นกรอบแนวค ิดท ี ่ อธ ิบาย 
“กระบวนการพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน” โดยใช้ขันติบารมีเป็นฐานสำคัญของการเปลี่ยนแปลงทางจิต 
(Inner Transformation) เพื่อให้ผู้นำสามารถนำด้วยความสงบ สติ และปัญญา แผนภาพนี้แสดงให้เห็น
ถึงการเคลื ่อนจาก การรู ้ (Knowing) ไปสู่ การนำอย่างมีปัญญา ( Insightful Leadership) ผ่านหก
องค์ประกอบสำคัญ ดังนี้ 
 K = Knowing the Truth หมายถึง การรู้เท่าทันความจริงของชีวิตตามหลักไตรลักษณ์ เข้าใจ
เหตุและผลของสิ่งที่เกิดขึ้นโดยไม่หลงอารมณ์หรือยึดมั่นในตน ผู้นำที่มี “การรู้” จึงสามารถตัดสินใจอย่าง
เที่ยงตรงบนพื้นฐานแห่งสัจธรรม ไม่ถูกครอบงำด้วยอคติหรือแรงกดดันทางอารมณ์ 
 H = Harmony within หมายถึง ความกลมกลืนและสมดุลภายในใจ ( Inner Equilibrium) 
เป็นสภาวะของผู้นำที่สามารถควบคุมอารมณ์และความคิดได้อย่างสงบเยือกเย็น มีความมั่นคงทางจิตใจ 
ทำให้ไม่หวั่นไหวเมื่อเผชิญความเปลี่ยนแปลงหรือความขัดแย้ง 
 A = Acceptance หมายถึง การยอมรับความแตกต่างของผู้คนและสถานการณ์ ด้วยความ
เข้าใจและเมตตา การยอมรับนี้มิใช่การยอมจำนน แต่เป็นการเปิดใจเพ่ือเห็นคุณค่าของความหลากหลาย 
ซึ่งนำไปสู่ความร่วมมือและความไว้วางใจในองค์กร 
 N = Non-reactivity หมายถึง ความสามารถในการไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ เป็นการ “หน่วง
ก่อนตอบ” ด้วยสติ ผู้นำในขั้นนี้จะใช้ปัญญาในการวิเคราะห์ก่อนการตัดสินใจหรือการสื่อสาร ช่วยลด
ความรุนแรงของความขัดแย้งและเปิดพื้นท่ีให้เกิดการฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) 
 T = Tolerance & Transformation หมายถ ึ ง  ความอดทนจนเก ิดการ เปล ี ่ ยนผ ่ าน 
(Endurance into Transformation) คือการเผชิญความทุกข์ ความขัดแย้ง หรือคำวิจารณ์อย่างมีสติ 
และใช้สิ่งเหล่านั้นเป็นพลังแห่งการเติบโต ขันติในข้ันนี้จึงเป็นการ “ทนอย่างรู้” มิใช่ “ทนอย่างจำใจ” 



 

 

25 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 I = Insightful Leadership หมายถึง การนำด้วยปัญญา เป็นผลลัพธ์สูงสุดของกระบวนการ
ฝึกขันติบารมี ผู้นำที่มีสภาวะนี้จะสามารถเห็นเหตุปัจจัยอย่างรอบด้าน มีเมตตา มีความยุติธรรม และ
สร้างแรงบันดาลใจแก่ผู้อื่นได้โดยไม่ต้องใช้อำนาจบังคับ 
 

ข้อเสนอแนะ  
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 จากผลการวิจัยที่พบว่า ขันติบารมีเป็นรากฐานของบารมีทั้งปวง และเป็นพลังภายในที่เกื้อหนุน
ภาวะผู้นำให้มั่นคง เยือกเย็น และมีปัญญา สามารถเสนอข้อเสนอแนะเชิงนโยบายได้ดังนี้ 
 1.1 นำนโยบาย “การพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน” (Inner Leadership Development) มาใช้
ในระดับองค์กร ภาครัฐและเอกชนควรส่งเสริมกระบวนการพัฒนาผู้นำโดยยึดหลัก “ขันติบารมี” เป็น
ฐาน เนื่องจากผลการวิจัยชี้ว่าผู้นำที่มีขันติสามารถควบคุมอารมณ์ได้ดี มีความสงบ และตัดสินใจบน
พื้นฐานของเหตุผลและเมตตา นโยบายจึงควรบูรณาการหลักการฝึกจิต เช่น การฝึกสติ (Mindfulness) 
และการภาวนา (Contemplative Practice) เข้ากับการอบรมผู้นำ เพื่อเสริมสร้างความมั่นคงทางจิตใจ
และลดความขัดแย้งในองค์กร 
 1.2 ส่งเสริมการฝึกอบรมภาวะผู ้นำเชิงขันติบารมี (Khanti-based Leadership Program) 
ผลการวิจ ัยพบว่า ขันติไม่ใช ่การทนเฉ ื ่อยชา แต่เป็นการแปรเปลี ่ยนความทุกข์ให้เป็นปัญญา 
(Transformation of Suffering into Wisdom) ดังนั้นหน่วยงานด้านการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ เช่น 
สำนักงาน ก.พ., สสส., และมหาวิทยาลัย ควรจัดหลักสูตรอบรมที่เน้นการฝึกขันติในมิติของ “การรู้เท่า
ทันอารมณ์ (Emotional Awareness)” “การไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ (Non-reactivity)” และ “การนำ
ด้วยปัญญา ( Insightful Leadership)” เพื ่อสร้างผู ้นำที ่ม ีจ ิตมั ่นคงและเข้าใจธรรมชาติของความ
เปลี่ยนแปลง 
 1.3 บูรณาการหลักขันติบารมีเข้าสู่วัฒนธรรมองค์กร จากผลการวิจัยที่ระบุว่าผู้นำที่มีขันติบารมี
สามารถเปลี่ยนสถานการณ์แห่งความขัดแย้งให้เป็นพื้นที่แห่งการเรียนรู้ นโยบายด้านการบริหารองค์กร
ควรส่งเสริมวัฒนธรรม “ขันติในที่ทำงาน” (Workplace Patience Culture) ผ่านกิจกรรม เช่น การฟัง
อย่างลึกซึ้ง (Deep Listening), การเจรจาอย่างมีสติ (Mindful Dialogue), และการสะท้อนตน (Self-
reflection Session) เพ่ือสร้างบรรยากาศแห่งความเข้าใจ ความไว้วางใจ และความร่วมมือ 
 1.4 ใช้ KHANTI Model เป็นกรอบพัฒนาผู้นำในระดับยุทธศาสตร์ ผลการวิจัยได้สังเคราะห์ 
KHANTI Model ซ ึ ่ ง ป ร ะกอบด ้ ว ย  Knowing the Truth, Harmony within, Acceptance, Non-
reactivity, Tolerance & Transformation, และ Insightful Leadership โดยแต ่ละองค ์ประกอบ
สะท้อนลำดับขั้นของการพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน ดังนั้น ภาครัฐและสถาบันฝึกอบรมควรนำนโยบาย
การพัฒนาผู้นำที่อิงโมเดลนี้ไปประยุกต์ใช้ เพ่ือพัฒนาผู้นำที่มีสติ สมดุลทางอารมณ์ และมีวิจารณญาณใน
การตัดสินใจเชิงจริยธรรม 



 

 

26  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 1.5 ผลักดันให้เกิด “ภาวะผู้นำเชิงขันติบารมี” ในภาคการศึกษาและภาครัฐ ผลการวิจัยชี้ให้เห็น
ว่าผู้นำที่มีขันติสามารถสร้างศรัทธา ความไว้วางใจ และความร่วมมือในหมู่ผู้ตามได้อย่างยั่งยืน ภาครัฐ
ควรกำหนดนโยบายให้สถาบันการศึกษาและหน่วยงานราชการมีการฝึกอบรมภาวะผู้นำเชิงขันติบารมี
เป็นส่วนหนึ่งของการพัฒนาอาชีพ เช่น หลักสูตรผู้บริหารระดับสูง หรือหลักสูตรพัฒนาจิตเพื่อภาวะผู้นำ 
เพ่ือเสริมสร้างผู้นำที่นำด้วยเมตตา เข้าใจผู้อ่ืน และยืนหยัดได้อย่างสงบในภาวะวิกฤติ 
 1.6 สนับสนุนการวิจัยและการสร้างนวัตกรรมด้านภาวะผู้นำบนฐานขันติบารมี จากผลการวิจัยที่
พบว่าขันติบารมีเป็นทั ้งพลังทางจิตและกลยุทธ์ทางจิตวิทยา ควรมีนโยบายสนับสนุนงานวิจัยและ
นวัตกรรม เช่น โปรแกรมจำลองสถานการณ์ (Simulation Training), แบบวัดขันติบารมีเชิงพฤติกรรม 
(Khanti-based Leadership Assessment), หรือแพลตฟอร์มฝึกสติออนไลน์ เพ่ือให้ผู้นำในทุกภาคส่วน
สามารถพัฒนาคุณธรรมนี้ได้อย่างต่อเนื่อง 
 สรุปได้ว่า ข้อเสนอแนะเชิงนโยบายจากผลการวิจัยนี้มุ่งสร้าง “วัฒนธรรมภาวะผู้นำแห่งขันติ” 
(Culture of Patience and Wisdom Leadership) ที่เน้นการรู้เท่าทันอารมณ์ การแปรเปลี่ยนทุกข์ให้
เป็นปัญญา และการนำด้วยสติและเมตตา ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธปรัชญาเถรวาทและแนวคิดผู้นำยุค
ใหม่ที่ยั่งยืน (Sustainable Leadership) 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 จากผลการวิจัยในครั้งนี้ พบว่า ขันติบารมีเป็นรากฐานของภาวะผู้นำตามหลักพุทธปรัชญาเถร
วาท ซึ่งมิได้เป็นเพียงคุณธรรมเชิงศีลธรรมเท่านั้น แต่ยังเป็น “พลังภายใน” ที่ทำให้ผู้นำสามารถควบคุม
อารมณ์ได้อย่างมั่นคง แปรเปลี่ยนความขัดแย้งให้เป็นโอกาสแห่งการเรียนรู้ และนำด้วยสติและปัญญาได้
อย่างยั่งยืน การศึกษาครั้งนี้จึงเปิดประเด็นใหม่ให้วงวิชาการเห็นถึงศักยภาพของขันติบารมีในฐานะ 
“กลไกแห่งการพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน” (Inner Leadership Mechanism) ซึ่งยังต้องการการศึกษา
เพ่ิมเติมในหลายมิติ ทั้งเชิงแนวคิด การสังเคราะห์โมเดล และการบูรณาการกับศาสตร์ร่วมสมัย เพ่ือขยาย
ผลไปสู่การสร้างผู้นำที่มีสมดุลทั้งด้านจิตใจ ปัญญา และความรับผิดชอบต่อสังคม ดังนั้น เพ่ือให้เกิดความ
ต่อเนื่องและลุ่มลึกยิ่งขึ้นในการพัฒนาความรู้ทางด้านพุทธปรัชญาและภาวะผู้นำ งานวิจัยครั้งต่อไปควร
มุ่งศึกษาในประเด็นต่อไปนี้ 
 2.1 การวิเคราะห์แนวคิดขันติบารมีในฐานะรากฐานของภาวะผู้นำตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2.2 การสังเคราะห์โมเดลภาวะผู้นำเชิงขันติบารมีเพื่อการพัฒนาผู้นำตามแนวพุทธปรัชญาเถร
วาท 
 2.3 ขันติบารมีกับการพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน : การศึกษาเชิงบูรณาการตามหลักพุทธ
ปรัชญาเถรวาท 
 
 
 



 

 

27 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

บรรณานุกรม 
เด่นจิตธีระพันธ์ จันทะมูล (2566). รูปแบบการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงจริยธรรมของผู้บริหารสถานศึกษา 

สังกัดสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษามัธยมศึกษากาฬสินธุ์ . วิทยานิพนธ์ปริญญาครุศาสตร์ดุษฎี
บัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 

พระครูธรรมาภิสมัย และคณะ. (2567). วิเคราะห์แนวคิดการบริหารกับการจัดการและภาวะผู้นำสู่กรอบ
แนวคิดเพ่ือการบริหารการศึกษา. วารสารศึกษาศาสตร์ มมร, 12(1), 315-327. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2544). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระมหาจู่ล้อม ชูเลื่อน. (2564). ความกล้าหาญทางจริยธรรมในการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในทศ

ชาติชาดก. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหิดล. 
พลอยไพลิน ตันเจริญพงศ์ และ จิดาภา ถิรศิริกุล. (2565). ทัศนคติของประชาชนต่อภาวะผู้นำทาง

การเมืองของผู้ว่าราชการกรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยสยาม. 

ศุภกิตติ์ เศษรักษา. (2566). การจัดการเชิงกลยุทธ์กับการพัฒนาภาวะผู้นำในยุคดิจิทัล. วารสาร JIMBA, 5(1), 
1–14. สืบค้นจาก https://so15.tci-thaijo.org/index.php/jimba_journal/article/view/1197/993 

Bass, B. M., & Steidlmeier, P. (1999). Ethics, Character, and Authentic Transformational 
Leadership Behavior. The Leadership Quarterly, 10(2), 181–217. 

MDPI. (2021). Sustainable Leadership and Emotional Balance in Organizations. Sustainability, 
13(21), 1-18.  

Obuba, M. O. (2023). Evaluating the Moral Components of Authentic Leadership on 
Employees’ Productivity. A Literature Review. Open Journal of Leadership, 12(1) , 
89-115. 

 

https://so15.tci-thaijo.org/index.php/jimba_journal/article/view/1197/993


 

 

28  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

ศึกษาแนวทางการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ในประเทศไทยจากทัศนะของ 

ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค๊ชจิมมี่) 

Driving the IDG Leadership Network in Thailand: An Analytical Study 

and Recommendations of Dr.Potjanart Seebungkerd (Coach Jimi) 
 

ศูนย์พอเพียงศึกษา 

Center of Sufficiency Studies  

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 

Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University 

Email: punnipa.su@gmail.com 
 

Received: October 29, 2025; Revised: December 31, 2025; Accepted: December 31, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 การว ิชาการนี ้ม ีว ัตถ ุประสงค์เพ ื ่อศ ึกษาแนวทางการขับเคล ื ่อนเคร ือข ่ายผ ู ้นำ Inner 

Development Goals (IDG) ในประเทศไทยจากทัศนะของ ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่) และเพ่ือ

สังเคราะห์ข้อเสนอแนะเชิงนโยบายและเชิงปฏิบัติให้เครือข่ายมีความยั่งยืน โดยใช้การถอดบทเรียนเชิง

คุณภาพจากกระบวนการสัมภาษณ์และวิเคราะห์เชิงปรากฏการณ์วิทยา ผลการศึกษาพบว่า โค้ชจิมมี่มอง

การขับเคลื่อน IDG เป็น “การตื่นรู้ร่วมกัน” มากกว่าการบริหารแบบโครงสร้าง เน้นพลังของความสัมพันธ์ 

ความไว้วางใจ และการฟังอย่างลึกซึ้งเป็นหัวใจของภาวะผู้นำ การสังเคราะห์แนวคิดก่อให้เกิด  J.I.M.I. 

Model ซึ่งประกอบด้วย 4 มิติ ได้แก่ การเดินทางกลับบ้านในใจตนเอง, การฟังเสียงข้างในด้วยเมตตา, 

การสร้างความหมายผ่านวัฒนธรรมที่มีชีวิต, และการยืนอยู่ในความจริงด้วยความสัมพันธ์ สะท้อนการบูรณาการ

ศาสตร์สากลของ IDG เข้ากับรากวัฒนธรรมไทยอย่างกลมกลืน 
 

คำสำคัญ: การขับเคลื่อน, เครือข่ายผู้นำ IDG, ประเทศไทย, ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค๊ชจิมมี่), J.I.M.I. Model 
  



 

 

29 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

Abstract 
 This academic article aims to examine approaches for driving the Inner 

Development Goals (IDG) leadership network in Thailand from the perspective of Dr. 

Potjanart Seebungkerd (Coach Jimi) and to synthesize policy and practical 

recommendations for sustaining the network. A qualitative method was employed 

through phenomenological reflection and in-depth interview analysis. The findings 

revealed that Coach Jimi viewed the movement of IDG as a process of “collective 

awakening” rather than structural management. The approach emphasized the power of 

relationships, trust, and deep listening as the heart of leadership. The synthesis of ideas 

led to the development of the J.I.M.I. Model, which consists of four dimensions: Journey 

from Within, Inner Listening with Compassion, Meaning-making through Thai-rooted 

Culture, and Integrity in Relationship. This model reflected the integration of the global 

essence of the IDG framework with Thai cultural roots in a harmonious and holistic 

manner. 
 

Keywords: Driving, IDG Leadership Network, Thailand, Dr.Potjanart Seebungkerd (Coach Jimi), 

J.I.M.I. Model 

 

บทนำ 
 ในศตวรรษที่ 21 โลกกำลังเผชิญกับความท้าทายที่ซับซ้อนและซ้อนทับกันหลายมิติ ทั้งในด้าน
สิ่งแวดล้อม สังคม เศรษฐกิจ และจิตวิญญาณของมนุษย์ ความเปลี่ยนแปลงของโลกสมัยใหม่ไม่เพียง
แสดงออกในระดับโครงสร้างของระบบเศรษฐกิจและเทคโนโลยีเท่านั้น แต่ยังสะท้อนความเปราะบางใน
ระดับภายในของมนุษย์ที่ขาดสมดุลระหว่าง “ความรู้” กับ “ความรู้สึกตัว” ( Inner Development 
Goals, 2023a) การพัฒนาที่ยั่งยืนในยุคปัจจุบันจึงไม่สามารถจำกัดอยู่เพียงเป้าหมายเชิงวัตถุหรือเชิง
ระบบอย่างที ่กรอบเป้าหมายการพัฒนาที่ยั ่งยืน (Sustainable Development Goals: SDGs) ของ
องค์การสหประชาชาติกำหนดไว้ แต่จำเป็นต้องเปิดมิติใหม่ของ “การพัฒนาภายใน” ซึ่งมุ่งเน้นการ
เปลี่ยนแปลงจากภายในจิตใจของมนุษย์ เพ่ือให้เกิดความสมดุลระหว่าง “ความเป็น” และ “การกระทำ” 
อย่างแท้จริง (Gaia Education, 2023; Andersson, 2024) แนวคิด Inner Development Goals (IDG) 
จึงถือกำเนิดข้ึนในฐานะกรอบแนวคิดใหม่ท่ีทำหน้าที่เป็น “เข็มทิศภายใน” (Inner Compass) ของมนุษย์
ในยุคเปลี่ยนผ่าน โดยมีเป้าหมายเพื่อสนับสนุนให้บุคคลและองค์กรสามารถพัฒนาคุณลักษณะภายใน 
( inner skills) ที ่จำเป็นต่อการบรรลุ SDGs ได้อย่างมีประสิทธิผล ( Inner Development Goals, 



 

 

30  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

2023b; OpenEdition, 2023) กรอบแนวคิด IDG แบ่งออกเป็น 5 หมวดหลัก ได้แก่ Being (การเป็น), 
Thinking (การคิด), Relating (การสัมพันธ์), Collaborating (การร่วมมือ) และ Acting (การลงมือทำ) 
ซึ ่งสะท้อนเส้นทางของการเปลี ่ยนแปลงภายในสู ่การเปลี ่ยนแปลงภายนอกอย่างเป็นองค์รวม 
(IntechOpen, 2024) 
 ในระดับโลก แนวคิด IDG ได้รับการส่งเสริมในฐานะ “การปฏิวัติทางการศึกษาและภาวะผู้นำ
ภายใน” (Regen4Futures, 2023) ซึ่งมุ่งเน้นให้ผู ้เรียนและผู้นำได้พัฒนา “ความรู้สึกตัว ความเข้าใจ 
และความเชื่อมโยง” มากกว่าการเพิ่มพูนความรู้เชิงข้อมูลเพียงอย่างเดียว โดย Andersson (2024) ชี้ว่า 
IDG เป็นการเปลี่ยนกระบวนทัศน์ทางการศึกษา (educational paradigm shift) จากการสอนให้รู ้ไปสู่
การเรียนรู้ที่จะ “เป็น” และ “อยู่ร่วม” อย่างมีสติและความหมาย ขณะที่ OpenEdition (2023) อธิบายว่า 
การพัฒนา IDG คือกระบวนการของ “การเปลี่ยนผ่านภายในของมนุษย์” (human transformation) ที่ต้อง
อาศัยทั ้งการสะท้อนตน (reflection) การภาวนา (contemplation) และการปฏิบัติจร ิงในบริบทของ
ชีวิตประจำวัน ในประเทศไทย แนวคิด IDG เริ่มได้รับการขับเคลื่อนอย่างเป็นระบบในช่วงปี พ.ศ. 2566–2568 
โดยมีการพัฒนาเครือข่ายนักวิจัย นักการศึกษา และผู้นำจากหลายภาคส่วนร่วมกันสร้างองค์ความรู้และ
หลักสูตรที่เหมาะสมกับบริบทไทย (รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2567ก) งานศึกษาของรัตติกรณ์ จงวิศาล 
และคณะ (2567ข) ได้พัฒนา หลักสูตรและคู่มือการฝึกอบรมผู้นำเพื่อการพัฒนาภายใน  โดยเน้นการ
ผสมผสานศาสตร์สากลกับภูมิปัญญาท้องถิ่น เช่น ศาสตร์พระราชา หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง 
และหลักธรรมในพุทธศาสนา เพ่ือให้การพัฒนาภายในไม่แยกขาดจากชีวิตจริงของคนไทย การขับเคลื่อน
แนวคิดนี้ยังได้รับการสนับสนุนจาก มูลนิธิสหธรรมิกชน ซึ่งทำหน้าที่เป็นองค์กรกลางในการรวบรวมผู้นำ
จากหลากหลายสาขา เพื่อสร้าง “เครือข่ายผู้นำ IDG แห่งประเทศไทย” ผ่านกระบวนการเรียนรู้แบบ
ภายในสู่ภายนอก (Inside-Out Learning Process) 
 ภายใต้กระบวนการนี้ การถอดบทเรียนจาก เวทีผู้นำ IDG Unity Thailand ที่จัดขึ้นโดย โครงการ 
we oneness มูลนิธิสหธรรมิกชน มีบทบาทสำคัญในการรวบรวม “ประสบการณ์มีชีวิต” ของผู ้นำที่
ขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงภายในในหลากหลายมิติ ทั้งระดับบุคคล ชุมชน และองค์กร (เมธา หริมเทพาธิป, 
2568) เวทีนี้มิได้เป็นเพียงพื้นที่แลกเปลี่ยนความคิดทางทฤษฎี แต่เป็น “พื้นที่แห่งการภาวนา” ที่เปิด
โอกาสให้ผู้นำแต่ละคนได้หวนกลับมารับฟังเสียงจากภายใน และเรียนรู้การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างมีสติและ
ความเข้าใจ การถอดบทเรียนดังกล่าวจึงสะท้อนแนวโน้มใหม่ของการพัฒนา “ภาวะผู้นำแบบภายใน” 
(Inner-based Leadership) ที่มีทั้งมิติของจิตวิญญาณและความสัมพันธ์ในฐานะเครื่องมือของการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม หนึ่งในผู้นำสำคัญที่ได้รับการกล่าวถึงอย่างกว้างขวางในเวทีดังกล่าวคือ       
ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่) นักพัฒนาศักยภาพมนุษย์ผู้เป็นทั้งโค้ช นักออกแบบกระบวนการ และ
ผู้นำการเปลี่ยนผ่าน (transformative leader) ที่มีอิทธิพลต่อการขับเคลื่อน IDG ในประเทศไทยอย่าง
ลึกซึ้ง โค้ชจิมมี่มิได้มุ่งพัฒนาเครือข่ายผ่านโครงสร้างหรือระบบองค์กรแบบดั้งเดิม หากแต่ใช้ “พลังของ
ความสัมพันธ์” เป็นแกนกลางของการสร้างเครือข่าย โดยอาศัยการ “ฟังอย่างลึกซึ้ง” (Deep Listening) 



 

 

31 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

และ “การอยู่ร่วมด้วยหัวใจ” เป็นเครื่องมือหลักของการขับเคลื่อน (เมธา หริมเทพาธิป , 2568) แนวทาง
จึงมิใช่การบริหารจัดการเครือข่ายเชิงกลไกแต่เป็น “การถักทอความสัมพันธ์” บนพื้นฐานของความ
ศรัทธาร่วม (Shared Inner Calling) และความไว้วางใจ (Trust-based Connection) 
 ในมุมของทฤษฎี IDG แนวทางของโค้ชจิมมี่สะท้อนมิติของ Relating และ Being อย่างเด่นชัด 
โดยเฉพาะทักษะ presence, empathy, humility และ inner compass ซึ่งเป็นทักษะสำคัญที่ช่วยให้
ผู้นำสามารถเชื่อมโยงกับตนเองและผู้อื่นได้อย่างแท้จริง (Research Musings, 2023) ขณะที่ในมิติของ 
Collaborating และ Acting เน้นการสร้างความร่วมมือแบบมีชีวิต (living collaboration) ผ่านการอยู่
ใน “ภาวะความจริง” มากกว่าการทำตามแผนหรือตำแหน่งทางสังคม การขับเคลื่อนเช่นนี้จึงมี ลักษณะ
ของ “ภาวะผู้นำที่ไม่ใช่การนำ” (non-directive leadership) ซึ่งสะท้อนแนวคิดของการพัฒนาอย่างอ่อน
น้อมและยั่งยืน ในแง่ของบริบทไทย การขับเคลื่อน IDG จำเป็นต้องอาศัย “การตีความเชิงวัฒนธรรม” 
เพื่อให้แนวคิดสากลสอดคล้องกับวิถีชีวิตของผู้คนในพื้นที่ (รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2567ก) โค้ชจิมม่ี
ได้เสนอแนวคิดที่น่าสนใจว่า “การขับเคลื่อน IDG ไม่ควรเริ ่มจากภาษาวิชาการ แต่ควรเริ ่มจากภาษา
วัฒนธรรม” เช่น การเปรียบการดูแลลูกค้าหรือผู้ร่วมงานว่า “เหมือนการต้อนรับแขกในงานบวชลูกชาย” 
ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของความอบอุ่น ความเคารพ และการให้เกียรติในวัฒนธรรมไทย (เมธา หริมเทพาธิป , 
2568) ตัวอย่างนี้ชี้ให้เห็นถึงพลังของการนำ IDG มาผสานกับ “จิตวิญญาณแห่งความเป็นไทย” ที่สามารถ
ปลุกความรู้สึกภายในได้ดีกว่าการใช้ถ้อยคำเชิงเทคนิคแบบตะวันตกเพียงอย่างเดียว 
 ในเชิงปรัชญา แนวทางของโค้ชจิมมี่สอดคล้องกับหลักการของการพัฒนาภายในที่เน้น “การฟังเสียง
แห่งชีวิต” มากกว่าการควบคุมชีวิต (IntechOpen, 2024) มองว่ามนุษย์ทุกคนมี “รากเหง้าแห่งความดี
งาม” อยู่แล้ว การเปลี่ยนแปลงจึงไม่ใช่การเติมสิ่งใหม่ แต่คือการกลับมาระลึกถึงสิ่งที่มีอยู่เดิมภายในใจ 
(Gaia Education, 2023) ซึ่งสะท้อนหลักการสำคัญของ IDG ที่ว่า “การพัฒนาภายในไม่ใช่การสร้างแต่  
คือการตื่นรู้” (Inner Development Goals, 2023a) มิติทางจิตวิญญาณนี้เป็นสิ่งที่ทำให้แนวทางของ
โค้ชจิมมี่มีความโดดเด่น เพราะสามารถเชื่อมโยงมิติของการทำงาน การดำรงชีวิต และการภาวนาเข้าไว้
ในกระบวนการเดียวกัน นอกจากนี้ การศึกษาของเมธา หริมเทพาธิป (2568) ยังชี้ให้เห็นว่า บทบาทของ
โค้ชจิมมี่ในเครือข่าย IDG Unity Thailand มิได้เป็นเพียงผู้นำเชิงกระบวนการ แต่เป็น “ผู้สร้างพื้นที่
ปลอดภัย (Safe Space)” ซึ่งเปิดโอกาสให้ผู้นำแต่ละคนได้แสดงความเปราะบาง (vulnerability) อย่างไม่
ถูกตัดสิน การสร้างพ้ืนที่ลักษณะนี้เป็นหัวใจสำคัญของการขับเคลื่อน IDG ในประเทศไทย เพราะสังคมไทย
ยังคงเผชิญความท้าทายในการเปลี่ยนผ่านจาก “สังคมแห่งการตัดสิน” ไปสู่ “สังคมแห่งการรับฟัง”  
การขับเคลื่อนเครือข่ายด้วยหัวใจจึงเป็นทั้งศาสตร์และศิลป์ที่ต้องอาศัยการฝึกฝนจากภายใน 
 กล่าวโดยสรุป แนวคิดและแนวทางของ ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่) สะท้อนภาพของ “ผู้นำ
การเปลี่ยนผ่านภายใน” ที่เชื่อมโยงกรอบ IDG เข้ากับวัฒนธรรมไทยได้อย่างลึกซึ้งและเป็นธรรมชาติ 
แสดงให้เห็นว่า การขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ไม่จำเป็นต้องอาศัยระบบหรือแผนงานที่ซับซ้อน 
หากแต่ต้องอาศัย “ความสัมพันธ์ที่แท้จริง” และ “ความไว้วางใจในความงามของมนุษย์” งานศึกษาฉบับ



 

 

32  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

นี้จึงมีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษารูปแบบการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ในประเทศไทยจากทัศนะของโค้ช
จิมมี่ เพื่อทำความเข้าใจว่าการเปลี่ยนแปลงจากภายในสามารถเกิดขึ้นอย่างเป็นรูปธรรมได้อย่างไร ผ่าน
ประสบการณ์ชีวิตจริงของผู้ที่ “เดินทางกลับบ้านในใจตนเอง” และนำการเปลี่ยนแปลงนั้นมาสร้างแรง
บันดาลใจให้แก่ผู้อื่นอย่างยั่งยืน (Regen4Futures, 2023; รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2567ข) 
 

วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 1. เพื ่อศึกษาแนวทางการขับเคลื ่อนเครือข่ายผู ้นำ IDG ในประเทศไทยจากทัศนะของ ดร.
พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่) 
 2. เพ่ือสังเคราะห ์ข้อเสนอแนะเชิงนโยบายและเชิงปฏิบัติ สำหรับการจัดตั้งและบริหารเครือข่าย
ผู้นำ IDG ในประเทศไทยให้มีความยั่งยืน 
 

วิเคราะห์แนวทางการขับเคลื ่อนเครือข่ายผู ้นำ IDG ในประเทศไทยจากทัศนะของ              
ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่) 
 แนวทางการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำเพ่ือการพัฒนาภายใน (Inner Development Goals: IDG) 
ตามทัศนะของ ดร.พจนารถ ซีบังเกิด หรือ “โค้ชจิมมี่” มีลักษณะเฉพาะที่สะท้อนมิติของการพัฒนาเชิง
ปรากฏการณ์ภายใน (inner phenomenon) มากกว่าการจัดการเชิงโครงสร้างแบบภายนอก โดยมองว่า
การขับเคลื่อนภาวะผู้นำในศตวรรษที่ 21 จำเป็นต้องเปลี่ยนกระบวนทัศน์จากการบริหารแบบระบบสั่ง
การ (directive management) ไปสู่การเอื้อให้เกิดกระบวนการตื่นรู้ร่วมกัน (collective awakening 
process) ซึ่งตั้งอยู่บนฐานของ “ความสัมพันธ์” (relationship) “ความไว้วางใจ” (trust) และ “การฟัง
อย่างลึกซึ้ง” (deep listening) มากกว่าการพ่ึงพาอำนาจในเชิงตำแหน่งหรือโครงสร้างทางสังคม 
 ในทัศนะของโค้ชจิมมี่ การพัฒนา IDG มิใช่การเพ่ิมพูนองค์ความรู้หรือทักษะภายนอก แต่คือการ
เปิดพื้นที่ให้มนุษย์ได้หวนกลับมาสัมผัส “ความเป็นจริงภายใน” ของตนเอง เพื่อให้เกิดการเปลี่ยนผ่าน
จากระดับความคิดไปสู่ระดับจิตสำนึก การขับเคลื่อนเครือข่ายจึงไม่ได้เริ่มต้นจากการออกแบบกลไกหรือ
แผนงาน หากเริ ่มจาก “การสร้างพื้นที ่แห่งการรับฟัง” ซึ ่งเปิดโอกาสให้แต่ละบุคคลได้เรียนรู ้จาก
ประสบการณ์ตรงของตนเองผ่านการสะท้อน (reflection) และการสนทนาเชิงภาวนา (contemplative 
dialogue) พื้นที่ดังกล่าวเปรียบเสมือน “สนามแห่งความตระหนักรู้ร่วม” ที่ช่วยให้ผู้เข้าร่วมได้มองเห็น
ความเปราะบาง ความงาม และศักยภาพภายในของตนและผู้อื่นอย่างไม่ตัดสิน กระบวนการฟังอย่าง
ลึกซึ้งจึงกลายเป็นหัวใจของการเปลี่ยนแปลง เพราะเป็นเครื่องมือที่ปลุกให้เกิด “ความเข้าใจเชิงเมตตา” 
(compassionate understanding) ซึ่งเป็นรากฐานของการพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน 
 โค้ชจิมมี่ให้ความสำคัญต่อ “ความสัมพันธ์เชิงคุณค่า” (value-based relationship) ในฐานะ
กลไกหลักของการขับเคลื่อนเครือข่าย มองว่าการพัฒนาผู้นำไม่อาจเกิดจากการถ่ายทอดความรู้เชิง
เทคนิคเท่านั้น หากต้องเกิดจากการหล่อหลอมผ่านประสบการณ์ร่วมที่ตั้งอยู่บนความไว้วางใจและการให้



 

 

33 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

เกียรติซึ่งกันและกัน การสร้างความสัมพันธ์เช่นนี้ไม่ได้มีเป้าหมายเพื่อผลลัพธ์เชิงปริมาณ แต่เพื่อสร้าง 
“ระบบนิเวศแห่งความสัมพันธ์” (relational ecosystem) ที่เอื้อต่อการเรียนรู้และการเปลี่ยนผ่านทาง
จิตสำนึกของมนุษย์ทั้งปวง ภาวะผู้นำในแนวทางของจึงเป็นภาวะผู้นำแบบไม่ชี ้นำ (non-directive 
leadership) ซึ่งเน้นการ “อยู่ร่วม” (being with) มากกว่าการ “นำ” (leading) ในความหมายดั้งเดิม 
 ในเชิงวัฒนธรรม โค้ชจิมมี่เสนอว่าการขับเคลื่อน IDG ในประเทศไทยจำเป็นต้อง “ตีความใหม่” 
ให้สอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมไทย เพื่อป้องกันไม่ให้กรอบความคิดสากลกลายเป็นสิ่งแปลกแยก
จากวิถีชีวิตของผู้คน จึงเลือกใช้ “ภาษาวัฒนธรรม” (cultural language) เป็นสื่อกลางในการสื่อสาร
แนวคิด IDG มากกว่าใช้ถ้อยคำเชิงเทคนิค ตัวอย่างเช่น การอุปมาเปรียบเทียบการดูแลผู้เข้าร่วมกิจกรรม
ว่า “เหมือนการต้อนรับแขกในงานบวชลูกชาย” ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่แฝงไว้ด้วยความเคารพ 
ความอบอุ่น และความให้เกียรติ การใช้ถ้อยคำลักษณะนี้ทำให้การพัฒนา IDG กลายเป็นกระบวนการที่ 
“มีชีวิต” (living process) และมีความหมายต่อผู้เข้าร่วมในเชิงจิตวิญญาณมากกว่าการรับรู้เชิงทฤษฎี
เพียงอย่างเดียว การบูรณาการวัฒนธรรมเช่นนี้ยังช่วยปลุกความรู้สึกเชื่อมโยงทางจิตใจของผู้คนในชุมชน
ไทยให้เกิดพลังแห่งความเป็นหนึ่งเดียว ซึ่งเป็นเงื่อนไขสำคัญของการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างยั่งยืน 
 การขับเคลื่อนในแนวทางของจึงมีลักษณะเป็น “การถักทอ” มากกว่าการ “จัดการ” กล่าวคือ 
มิได้มุ่งสร้างโครงสร้างแบบตายตัว แต่เน้นการให้ความสัมพันธ์ระหว่างผู้คนค่อย ๆ ก่อรูปขึ้นจากการ
เรียนรู้ร่วมกันในสถานการณ์จริง ซึ่งกระบวนการนี้อาศัย “ความไว้วางใจ” เป็นทุนทางสังคม  (social 
capital) ที่หล่อเลี้ยงให้เครือข่ายดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืน แม้จะไม่มีงบประมาณหรือระบบบริหารแบบ
แข็งตัว มองว่าการขับเคลื่อนด้วยศรัทธา (faith-based movement) และความจริงใจ (sincerity) มีพลัง
สร้างการเปลี่ยนแปลงเชิงคุณภาพที่ยั ่งยืนมากกว่าการดำเนินงานเชิ งโครงการที่เน้นตัวชี้วัดผลลัพธ์
ภายนอก 
 ในอีกมิติหนึ่ง การพัฒนาเครือข่ายผู้นำในทัศนะของโค้ชจิมมี่เป็นกระบวนการที่ตั้งอยู่บน “จิตต
ภาวนาในความสัมพันธ์” (relational mindfulness) หรือการฝึกสติผ่านการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างรู้ตัว ซึ่ง
ทำให้ผู้เข้าร่วมเกิดการตระหนักรู้ต่อพลวัตของอารมณ์ ความคิด และพฤติกรรมของตนขณะมีปฏิสัมพันธ์
กับผู้อื่น การภาวนาเช่นนี้มิได้จำกัดอยู่ในรูปแบบของสมาธิ แต่ปรากฏในทุกการสื่อสาร การฟัง และการ
ตอบสนองอย่างมีเมตตา ภาวะผู้นำที่เกิดจากกระบวนการลักษณะนี้จึงมีคุณสมบัติ “อ่อนโยนแต่มั่นคง” 
(gentle yet grounded) เป็นภาวะผู้นำที่มีพลังจากความสงบภายใน มากกว่าพลังจากการควบคุมหรือ
อำนาจภายนอก 
 อย่างไรก็ตาม แนวทางดังกล่าวมีเงื่อนไขสำคัญท่ีต้องคำนึงถึงในการขยายผลสู่ระดับนโยบายหรือ
ระดับองค์กร เนื่องจากเป็นกระบวนการที่อิงความสัมพันธ์และการเรียนรู้ร่วมกันเป็นหลัก การพัฒนาใน
รูปแบบนี้จึงต้องอาศัยเวลา ความต่อเนื่อง และความไว้วางใจอย่างลึกซึ้ง การเร่งรัด ให้เกิดผลลัพธ์เชิง
รูปธรรมโดยไม่คำนึงถึงกระบวนการภายในอาจทำให้ “คุณภาพของความเป็น” (quality of being) 
ลดลงและสูญเสียแก่นแท้ของ IDG นอกจากนี้ การพ่ึงพาบุคคลสำคัญในฐานะ “ผู้เอื้อ” (facilitator) เพียง



 

 

34  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

บางคน อาจทำให้เครือข่ายขาดความยั่งยืนในระยะยาว หากไม่มีการพัฒนา “ผู้นำรุ่นใหม่” ที่สามารถสืบ
ทอดแนวคิดและวิธีการสร้างพื้นที่ปลอดภัยต่อไปได้ 
 โดยสรุป ทัศนะของ ดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่) สะท้อนความเข้าใจเชิงลึกต่อธรรมชาติของ
การเปลี่ยนแปลงภายในมนุษย์และการเรียนรู้ร่วมกันของชุมชนมนุษย์ มองว่าการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ 
IDG ไม ่ควรถูกจำกัดอยู ่ ในขอบเขตของโครงสร ้างการบร ิหาร แต่ควรเป ็น “กระบวนการแห่ง
ความสัมพันธ์” ที่เกิดขึ้นจากการตื่นรู้ร่วมกันของมนุษย์ การสร้างความไว้วางใจและพ้ืนที่ปลอดภัยจึงมิได้
เป็นเพียงเทคนิคทางกระบวนการ หากเป็น “สภาวะ” ที่ผู้นำต้องดำรงอยู่ด้วยความจริงใจและเม ตตา 
แนวทางนี้ไม่เพียงส่งผลต่อการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงจิตวิญญาณ แต่ยังมีศักยภาพในการสร้างวัฒนธรรม
แห่งการเรียนรู้ร่วม (learning culture) ที่หล่อเลี้ยงสังคมไทยให้กลับมามีความเชื่อมโยง ความไว้วางใจ 
และความเข้าใจอย่างแท้จริง การขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ตามทัศนะของโค้ชจิมมี่จึงเป็นภาพสะท้อน
ของ “การพัฒนาอย่างมีชีวิต” ที่งอกงามจากภายในและแผ่ขยายสู่ภายนอกอย่างเป็นธรรมชาติและยั่งยืน 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิเคราะห์รูปแบบการขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ของดร.พจนารถ ซีบังเกิด (โค้ชจิมมี่)
ทีมวิชาการขอเสนอ โมเดลอักษรย่อ สำหรับใช้ในการนำเสนอรูปแบบการทำงานของโค้ชจิมมี่ ในบริบท
ของ IDG โดย ใช้ชื่อของโค้ชจิมมี่เป็นฐาน คือ J.I.M.I. Model ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
แผนภาพ J.I.M.I. Model 
  



 

 

35 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 จากแผนภาพ J.I.M.I. Model สามารถอธิบายแต่ละองค์ประกอบได้ดังนี้ 
 1. J – Journey from Within (การเดินทางกลับบ้านในใจตนเอง) 
 องค์ประกอบแรกของโมเดล J.I.M.I. คือ “การเดินทางกลับบ้านในใจตนเอง” ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของ
การเปลี่ยนแปลงภายใน โค้ชจิมมี่มองว่า การพัฒนาใด ๆ จะเกิดผลได้จริงต่อเมื่อมนุษย์กล้าหันกลับมามอง
ตนเองอย่างซื่อสัตย์ เข้าใจสภาวะจิต ความกลัว และแรงขับเคลื่อนที่อยู่ภายใน (เมธา หริมเทพาธิป, 2568) 
 การเดินทางเช่นนี้ไม่ใช่เพียงการทำสมาธิหรือภาวนา แต่เป็นกระบวนการ “ตระหนักรู้ในความ
จริงของชีวิต” (self-awareness) และ “การตั้งเข็มทิศภายใน” ( inner compass) ซึ่งเป็นหัวใจของ
หมวด Being ตามแนวทางของ Inner Development Goals (2023a) 
 ในมิตินี้ Journey from Within จึงถือเป็นองค์ความรู้ใหม่ที่เน้นให้ความสำคัญกับ “สภาวะของ
การเป็น” มากกว่าการ “ทำ” เป็นการเปลี่ยนผ่านจากผู้นำที่มุ่งผลลัพธ์ภายนอก สู่ผู้นำที่ใส่ใจในคุณภาพ
ของจิตใจภายใน ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ Andersson (2024) ที่กล่าวว่า “การศึกษาเพื่ออนาคต
ยั่งยืนเริ่มต้นจากการเปลี่ยนวิธีที่เรามองตนเองก่อนจะเปลี่ยนโลก” 
 2. I – Inner Listening with Compassion (การฟังเสียงข้างในด้วยเมตตา) 
 องค์ประกอบที่สองคือ “การฟังเสียงข้างในด้วยเมตตา” ซึ่งเป็นแกนกลางของการขับเคลื่อน
เครือข่ายในแนวทางของโค้ชจิมมี่ มองว่า “การฟังอย่างลึกซึ้ง” (deep listening) คือการเปิดพื้นที่ให้
มนุษย์ได้ยินเสียงภายในของตนเองและของผู้อื่นอย่างไม่ตัดสิน การฟังเช่นนี้มิใช่ทักษะทางการสื่อสาร
เท่านั้น แต่เป็นการภาวนาในความสัมพันธ์ ซึ่งสะท้อนมิติของ Presence, Empathy, และ Humility ในหมวด 
Being และ Relating ของ IDG Framework (Research Musings, 2023) 
 องค์ความรู้ใหม่ในส่วนนี้คือแนวคิดของ “การฟังแบบร่วมรู้สึก” (Compassionate Awareness) 
ซึ่งเชื ่อมโยงความเมตตากับความเข้าใจ ทำให้เครือข่ายผู้นำ IDG สามารถสร้างพื้นที่ปลอดภัย (safe 
space) สำหรับการเติบโตจากภายในได้จริง แนวคิดนี้ยังขยายความเข้าใจเรื่อง “การฟัง” ให้ลึกกว่าระดับ
ทักษะ ไปสู่ระดับ “การเป็น” กล่าวคือ ผู้ฟังไม่ได้ฟังเพื่อตอบ แต่ฟังเพื่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลงในทั้ง
สองฝ่าย ซึ่งสอดคล้องกับแนวทางการพัฒนาภายในที่ Gaia Education (2023) เรียกว่า “การเรียนรู้จาก
ความสัมพันธ์” (Learning through Relating) 
 3. M – Meaning-making through Thai-rooted Culture (การสร้างความหมายผ่าน
วัฒนธรรมที่มีชีวิต) 
 องค์ประกอบที่สามสะท้อนนวัตกรรมการพัฒนา IDG ในบริบทไทยอย่างแท้จริง คือ “การสร้าง
ความหมายผ่านวัฒนธรรมที่มีชีวิต” 
 โค้ชจิมมี่ไม่แยกแนวคิด IDG ออกจากวิถีวัฒนธรรมไทย แต่เลือกนำคุณค่าทางวัฒนธรรม เช่น 
ความอ่อนน้อม ความเมตตา การเคารพกันและกัน มาเป็น “ภาษากลาง” ของการพัฒนา (รัตติกรณ์ จงวิศาล 
และคณะ, 2567ข) 



 

 

36  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 ตัวอย่างเช่น การเปรียบการดูแลเพื่อนร่วมงานหรือผู้เข้าร่วมโครงการว่า “เหมือนการต้อนรับ
แขกในงานบวชลูกชาย” เป็นการใช้สัญลักษณ์วัฒนธรรมไทยเพื่อปลุกความเข้าใจและความรู้สึกภายใน 
โดยไม่ต้องใช้ศัพท์เทคนิคตะวันตก (เมธา หริมเทพาธิป, 2568) 
 องค์ความรู้ใหม่ในมิตินี ้คือแนวคิด “Cultural Resonance Learning” หรือ “การเรียนรู้เชิง
สำนึกทางวัฒนธรรม” ซึ่งถือเป็นนวัตกรรมในการบูรณาการแนวคิดสากลกับจิตวิญญาณท้องถิ่น การใช้
วัฒนธรรมเป็นพลังภายในนี้ทำให้ IDG ในประเทศไทยมีความเป็นเอกลักษณ์ แตกต่างจากการนำเข้า
แนวคิดสากลโดยตรง และสอดคล้องกับแนวทางของ OpenEdition (2023) ที่เสนอว่าการพัฒนา IDG 
ควร “เติบโตในดินของตนเอง” (grow in its own soil) 
 4. I – Integrity in Relationship (การยืนอยู่ในความจริงด้วยความสัมพันธ์) 
 องค์ประกอบสุดท้ายของโมเดล J.I.M.I. คือ “การยืนอยู่ในความจริงด้วยความสัมพันธ์” ซึ่งเป็น
ผลลัพธ์และเป้าหมายของกระบวนการทั้งหมด 
 โค้ชจิมมี่เชื่อว่า ภาวะผู้นำแท้จริงไม่ใช่การโดดเด่นเหนือผู้อื่น แต่คือการอยู่ร่วมอย่างมีความ
จริงใจและเคารพซึ่งกันและกัน 
 ในกระบวนการขับเคลื่อนเครือข่าย IDG ให้ความสำคัญกับความไว้วางใจ (trust), การร่วมสร้าง 
(co-creation), และความซื่อสัตย์ (integrity) ซึ่งเป็นหัวใจของหมวด Collaborating และ Acting ใน
กรอบ IDG (Inner Development Goals, 2023b; Regen4Futures, 2023) 
 องค์ความรู้ใหม่ในส่วนนี้คือ “ภาวะผู้นำแห่งความจริงร่วม” (Relational Integrity Leadership) 
ซึ่งเน้นการสร้างความสัมพันธ์บนฐานของความจริง ความไว้วางใจ และความกล้าที่จะเปราะบางต่อกัน 
สิ่งนี้สอดคล้องกับข้อเสนอของ IntechOpen (2024) ที่มองว่า “ความยั่งยืนทางสังคมจะเกิดขึ้นเมื่อ
ความสัมพันธ์ของมนุษย์ตั้งอยู่บนความจริงมากกว่าผลประโยชน์” 
 การอยู่ร่วมกันอย่างมี Integrity จึงมิใช่เพียงจรรยาบรรณ แต่คือพลังแห่งการเยียวยาและสร้าง
ความยั่งยืนภายในเครือข่าย 
 เมื ่อเชื ่อมโยงโมเดล J.I.M.I. กับ ทักษะใน IDG Framework ทั้ง 5 หมวด (Being, Thinking, 
Relating, Collaborating, Acting) อย่างเป็นระบบ สามารถอธิบายเป็นตารางได้ดังนี้ 
  



 

 

37 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 
อักษร แนวทางหลัก คำอธิบาย เชื่อมโยงกับทักษะ IDG 

J Journey from Within 
การเดินทางกลับบ้านในใจ
ตนเอง 

การเปลี่ยนแปลงที่แท้จริง เริ ่มจาก
ความกล้าที่จะหันมามองตัวเองอยา่ง
สัตย์จริง กลับไปฟังเสียงลึกภายใน 
เข้าใจเงื่อนไขของจิต และเดินทางสู่
การรู้จักตนเองอย่างแท้จริง 

Being - Self awareness, Inner 
Compass 

I Inner Listening with 
Compassion  
การฟังเสียงข้างในด้วยเมตตา 

ไม่เพียงฟังสิ่งที่ผู้คนพูด แต่คือการฟัง
ด ้วยใจ ฟ ังความเง ียบ ฟ ังความ
เปราะบาง เพื่อเปิดพื้นที่ปลอดภยัให้
มนุษย์กล้า “เป็น” ตัวของตัวเอง 
และเชื่อมโยงกันอย่างแท้จริง 

Being - Presence  
Relating – Empathy, Humility 

M Meaning-making through 
Thai-rooted Culture  
การสร ้ างความหมายผ ่ าน
วัฒนธรรมที่มีชีวิต 

ไม ่ ใช ่แค ่การถอดรห ัสภาษาทาง
เทคนิค แต ่ค ือการนำว ัฒนธรรม
ท้องถิ่น ความอ่อนน้อม ความเมตตา 
และความลึกซึ้งในความเป็นมนุษย์ 
มาเป็น “ภาษากลาง” ในการพัฒนา 
IDG อย่างกลมกลืน 

Thinking - Critical Thinking, 
Perspective Skills, Sense-
making  
Relating - Connectedness, 
Appreciation 

I Integrity in Relationship  
การยืนอยู่ในความจริงด้วย
ความสัมพันธ์ 

ไม่ใช่ผู้นำแบบ “ฮีโร่” แต่คือผู้นำที่
ยืนอยู่ท่ามกลางผู้คนด้วยความนอบ
น้อม จริงใจ และเชื่อมั่นว่าการเติบโต
ของเครือข่ายเกิดจาก “ศรัทธาร่วม” 
มากกว่าแผนหรือตำแหน่ง 

Collaborating - Co creation, 
Inclusive Mindset, Trust  
Acting - Integrity, Courage, 
Perseverance 

 
 โค้ชจิมมี่ ไม่เพียงขับเคลื่อนด้วยความเข้าใจ “ทักษะ IDG” ในเชิงแนวคิดเท่านั้น แต่คือผู้ที่ 
“เป็น” ตัวอย่างที่มีชีวิต ของการใช้ทักษะเหล่านี้อย่างเต็มเปี่ยม 
 รูปแบบการทำงานของโค้ชจิมมี่เน้นการ หลอมรวมทักษะจากหลายหมวดของ IDG อย่างเป็น
องค์รวม ไม่แยกส่วนเป็นกลุ ่มเครื ่องมือ แต่แต่ละองค์ประกอบในโมเดล  J.I.M.I. ทำหน้าที ่เป็นทั้ง 
“กระบวนการ” และ “สภาวะ” ที่ร่วมกันหล่อหลอมผู้นำในเครือข่ายให้เติบโตจากภายในอย่างลึกซึ้ง 
 รูปแบบนี้ยังสามารถ ประยุกต์ใช้ในการอบรมหรือพัฒนาผู้นำ IDG ได้อย่างเหมาะสม โดยเฉพาะ
ในบริบทไทย ซึ่งผู้คนต้องการ “ภาษากาย ภาษาวัฒนธรรม และภาษาความรู้สึก” มากกว่าการถ่ายทอด
ทฤษฎีตรงตัว 
 กล่าวโดยสรุป J.I.M.I. Model คือองค์ความรู ้ใหม่ที ่เชื ่อมโยงแนวคิดสากลของ IDG เข้ากับ
วัฒนธรรมไทยอย่างมีชีวิต โมเดลนี้มิได้เป็นเพียงโครงสร้างแนวคิด แต่เป็น “วิถีแห่งการเป็นผู้นำภายใน” 
โดยเน้น 4 กระบวนการคือ การรู้ตน (Journey from Within), การฟังอย่างเมตตา (Inner Listening), 



 

 

38  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

การสร้างความหมายจากรากวัฒนธรรม (Meaning-making), และ การยืนอยู ่ในความสัมพันธ์อย่าง
แท้จริง (Integrity in Relationship) ทั้งสี่องค์ประกอบนี้ร่วมกันก่อร่างเป็นวงจรของการพัฒนา IDG ที่
งอกงามจากภายในสู่ภายนอกอย่างยั่งยืน  
 

บทสรุป 
 การศึกษาครั้งนี้ได้สะท้อนให้เห็นว่า การขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำเพื่อการพัฒนาจากภายใน 

(Inner Development Goals: IDG) ในประเทศไทย มิได้เป็นเพียงการถ่ายทอดแนวคิดจากต่างประเทศ 

แต่เป็นการปรับประยุกต์ให้สอดคล้องกับ “รากวัฒนธรรมไทย” และ “ภาวะผู้นำเชิงจิตวิญญาณ” ที่มีอยู่

แล้วในสังคมไทย ดร.พจนารถ ซีบังเกิด หรือ “โค้ชจิมมี่” เป็นผู้นำภาคปฏิบัติที่สามารถถ่ายทอดแนวคิดนี้

ได้อย่างมีชีวิต ด้วยการสร้างพ้ืนที่แห่งความสัมพันธ์ ความไว้วางใจ และความตระหนักรู้ร่วมกันในหมู่ผู้นำ

และผู้ปฏิบัติการสังคม  

 แนวทางของโค้ชจิมมี่แสดงให้เห็นว่า การขับเคลื่อนเครือข่าย IDG ที่แท้จริงต้องเริ่มจาก “การ

เปลี่ยนแปลงภายใน” (Inner Transformation) มากกว่าการออกแบบเชิงโครงสร้าง ใช้ “การฟังอย่าง

ลึกซึ้ง” และ “การอยู่ร่วมอย่างเคารพ” เป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างภาวะผู้นำแบบอ่อนโยน (Gentle 

Leadership) ซึ่งทำให้ผู้คนรู้สึกปลอดภัยที่จะเปลี่ยนแปลงและเปิดเผยตนเอง การเปลี่ยนผ่านลักษณะนี้

สะท้อนหมวด Being และ Relating ในกรอบแนวคิดของ IDG Framework โดยเน้นให้มนุษย์พัฒนา 

“ความรู้สึกตัว” “ความเข้าใจตนเอง” และ “ความเมตตาต่อผู้อ่ืน” ก่อนที่จะขยายผลไปสู่การลงมือทำใน

ระดับสังคม 

 ผลจากการสังเคราะห์องค์ความรู้ พบว่า J.I.M.I. Model คือโมเดลที่สะท้อนวิถีแห่งภาวะผู้นำ

ภายในในบริบทไทยอย่างสมบูรณ์ ซึ่งมี 4 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ 

 1. Journey from Within – การเดินทางกลับบ้านในใจตนเอง เพื่อรู้จักตนและตั้งเข็มทิศ

ชีวิตอย่างแท้จริง 

 2. Inner Listening with Compassion – การฟังเสียงข้างในด้วยเมตตา เพื่อสร้างพื้นที่

ปลอดภัยให้การเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นโดยธรรมชาติ 

 3. Meaning-making through Thai-rooted Culture – การสร ้างความหมายผ ่าน

วัฒนธรรมที่มีชีวิต เพื่อให้ IDG เติบโตในดินของตนเอง 

 4. Integrity in Relationship – การยืนอยู่ในความจริงด้วยความสัมพันธ์ ซึ่งสะท้อนคุณค่า

ของความซื่อสัตย์ ความไว้วางใจ และการร่วมสร้าง 

 โมเดลนี้ไม่เพียงทำหน้าที่อธิบายกระบวนการภาวะผู้นำเชิงจิตวิญญาณ แต่ยังสามารถนำไปใช้

เป็นกรอบพัฒนาเครือข่ายและหลักสูตรการเรียนรู้ในประเทศไทยได้จริง เพราะเชื่อมโยงแนวคิด IDG ทั้ง 



 

 

39 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

5 หมวดเข้ากับบริบททางวัฒนธรรมอย่างลึกซึ้ง J.I.M.I. Model จึงถือเป็น องค์ความรู้ใหม่ของการพัฒนา 

IDG แบบไทย ที่ผสานศาสตร์สากลกับภูมิปัญญาในชีวิตประจำวัน เช่น ความอ่อนน้อม การให้เกียรติ และ

ความเมตตา ซึ่งเป็น “ทุนทางวัฒนธรรม” ที่สามารถต่อยอดสู่การพัฒนาเชิงนโยบายด้านภาวะผู้นำและ

การศึกษาเพ่ือความยั่งยืนได ้

 เมื่อพิจารณาในเชิงระบบ พบว่า แนวทางของโค้ชจิมมี่ได้เปลี่ยน “การจัดการเครือข่าย” ให้

กลายเป็น “การถักทอเครือข่าย” โดยใช้ความสัมพันธ์แทนคำสั ่ง ใช้ศรัทธาร่วมแทนเป้าหมายทาง

โครงการ และใช้พื้นที่แห่งความเข้าใจแทนการอบรมแบบบรรยาย ผลที่เกิดขึ้นคือเครือข่ายผู้นำ IDG ที่มี

ลักษณะเป็น “ระบบนิเวศแห่งความสัมพันธ์” (Relational Ecosystem) ซึ่งสามารถดำรงอยู่ได้อย่าง

ยั่งยืนโดยไม่ต้องพ่ึงพาโครงสร้างทางอำนาจ  

 ดังนั้น การขับเคลื่อนเครือข่ายผู้นำ IDG ในประเทศไทยตามทัศนะของดร.พจนารถ ซีบังเกิด 

(โค้ชจิมมี่)จึงไม่ใช่เพียงการถ่ายทอดองค์ความรู้ แต่คือ “การสร้างวัฒนธรรมแห่งการตื่นรู ้ร่วมกัน” 

(Culture of Co-awakening) ซึ่งผสมผสานพลังของความเป็นมนุษย์กับจิตวิญญาณของความร่วมมือ 

เพื่อให้การเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นจากภายในอย่างแท้จริง องค์ความรู้ใหม่นี้ชี้ให้เห็นว่าการพัฒนา IDG 

ที่ยั่งยืนจำเป็นต้องเริ่มจากการ “ฟังหัวใจของมนุษย์” ก่อน “วางแผนพัฒนาโลก” และเมื่อมนุษย์กลับมา

มีความสัมพันธ์ที่แท้จริง การพัฒนาภายนอกก็จะเกิดข้ึนเองโดยไม่ต้องเร่งเร้า 

 กล่าวโดยสรุป ผลการศึกษาได้ยืนยันแนวคิดสำคัญของ Inner Development Goals (2023a) 

ท ี ่ ว ่ า  “The inner growth of human beings is the foundation of outer transformation.” 

แนวทางของโค้ชจิมมี่จึงเป็นภาพสะท้อนของความจริงนี้ในรูปแบบที่เป็นไทย เป็นธรรมชาติ และเป็น

มนุษย์ที่สุด  



 

 

40  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

บรรณานุกรม 
เมธา หริมเทพาธิป. (2568). ถอดบทเรียนเวทีผู้นำ IDG Unity Thailand. กรุงเทพฯ : ศูนย์พอเพียง

ศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ. (2567ก). การศึกษาและพัฒนาหลักสูตร Inner Development Goals 

(IDG) ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิสหธรรมิกชน. 

รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ. (2567ข). หลักสูตรและคู่มือการฝึกอบรม. การพัฒนาภายในผู้นำเพื่อการ

พัฒนาที่ยั่งยืน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิสหธรรมิกชน. 

Andersson, K. (2024). The Inner Development Goals: Changing educational paradigms . 

Emerald Publishing. 

Gaia Education. (2023). IDG explained: A compass for inner growth . Retrieved from 

https://www.gaiaeducation.org 

Inner Development Goals. (2023a). About the IDGs. Retrieved from https://innerdevelopment 

goals.org 

Inner Development Goals. (2023b). Resources. Retrieved from https://innerdevelopmentgoals 

.org/resources 

IntechOpen. (2024). The role of inner development in sustainable futures. In Transformative 

Education for Sustainability. 

OpenEdition. (2023). The Inner Development Goals: A framework for human transformation. 

Field Actions Science Reports, (Special Issue). 

Regen4Futures. (2023). Education with impact: IDGs for personal development. Retrieved 

from https://regen4futures.org 

Research Musings. (2023). Inner Development Goals: A new compass. Retrieved from https:// 

researchmusings.substack.com 

 

 

 

 

https://www.gaiaeducation.org/
https://innerdevelopmentgoals.org/resources?utm_source=chatgpt.com
https://innerdevelopmentgoals.org/resources?utm_source=chatgpt.com
https://regen4futures.org/


 

 

41 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

การบริหารธุรกิจบนพ้ืนฐานของขันติบารมี 

Business Administration Based on the Practice of Khanti Parami 
 

สิรินทร์ กันยาวิริยะ1 และ ชิสา กันยาวิริยะ2 

Sirin Gunyaviriya1 and Chisa Gunyaviriya2 

1,2บริษัท ล.ธนวงศ์ (1997) จำกัด 
1,2Lor Yaowaraj Bangkok 

Corresponding author, e-mail: 1sirin.cnt@hotmail.com 
2chisa.gu@ssru.ac.th 

 

Received: October 30, 2025; Revised: December 31, 2025; Accepted: December 31, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเรื่อง “การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี” มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์

แนวคิดขันติบารมีในฐานะคุณธรรมเชิงจิตวิญญาณที่สามารถประยุกต์ใช้ในกระบวนการบริหารธุรกิจรว่ม

สมัยได้อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน อาศัยกรอบแนวคิดทางพุทธปรัชญาเชื่อมโยงกับศาสตร์การจัดการ

สมัยใหม่ โดยใช้การวิเคราะห์เชิงปรัชญาและการตีความ การศึกษาพบว่า ขันติบารมีมิได้เป็นเพียง

คุณธรรมแห่งการอดทน หากแต่เป็นพลังแห่งการเข้าใจและยอมรับความเป็นจริงของเหตุปัจจัย เป็นการ

บริหาร “ด้วยสติและปัญญา” มากกว่าการบริหาร “ด้วยอำนาจ” ขันติบารมีจึงทำหน้าที่เป็นพลังภายในที่

ช่วยให้ผู้นำและองค์กรสามารถดำเนินธุรกิจได้อย่างสงบ มั่นคง และยืดหยุ่นต่อความเปลี่ยนแปลง ผลการ

วิเคราะห์เสนอองค์ความรู้ใหม่ คือ KHANTI Model ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบหลักหกประการ ได้แก่ 

Kindness (เมตตา), Harmony (ความกลมกลืน), Awareness (การรู้เท่าทัน), Non-Reactivity (ไม่ตอบ

โต้), Tolerance (ความอดทน), และ Integrity (ความซื่อสัตย์) โดยแต่ละองค์ประกอบสะท้อนมิติของ

ขันติในระดับบุคคล ทีม และองค์กร เพื่อสร้างสมดุลระหว่างความสำเร็จทางเศรษฐกิจกับความสงบทาง

จิตใจ ทั้งนี้ องค์ความรู้ที่เกิดขึ้นมีส่วนสำคัญต่อการพัฒนาแนวคิดการบริหารเชิงบารมีในพระพุทธศาสนา

ให้สอดคล้องกับแนวคิดเป้าหมายการพัฒนาภายใน และ เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน ของโลกยุคใหม่ 
 

คำสำคัญ : การบริหาร, ธุรกิจ, การบริหารธุรกิจ, ขันตบิารมี 

  



 

 

42  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

Abstract 
 This academic article titled “Business Administration Based on Khanti Parami” aimed to 

analyze the concept of Khanti Parami (the perfection of patience) as a spiritual virtue that could be 

applied to modern business administration for sustainable success. The study draws on a Buddhist 

philosophical framework and connects it with modern management studies using philosophical–

interpretive analysis. The findings revealed that Khanti Parami was not merely passive endurance but 

an active state of awareness and understanding of causal conditions, enabling leaders and 

organizations to manage challenges with wisdom and mindfulness rather than impulse or 

dominance. The article proposes a new conceptual framework called the K-HANTI Model for 

Business Administration, which consisted of six core elements: Kindness, Harmony, Awareness, Non-

Reactivity, Tolerance, and Integrity. Each element represented an application of Khanti Parami at 

personal, interpersonal, and organizational levels, fostering balance between internal peace and 

external performance. The model highlighted that patience, when cultivated as a managerial virtue, 

enhanced emotional resilience, ethical leadership, and harmonious teamwork, thereby supporting 

both Inner Development Goals (IDGs) and Sustainable Development Goals (SDGs). 
 

Keywords: Business, Administration, Business Administration, Khanti Parami 

 

บทนำ 
 ในยุคแห่งความผันผวนของโลกธุรกิจที ่เปลี ่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การบริหารจัดการไม่ได้

หมายถึงเพียงการวางแผน ควบคุม และนำพาทรัพยากรไปสู่เป้าหมายเชิงเศรษฐกิจอีกต่อไป หากแต่

หมายถึงการสร้างสมดุลระหว่าง “ผลประโยชน์ทางธุรกิจ” กับ “คุณค่าทางจิตวิญญาณของมนุษย์” 

(Robbins & Coulter, 2018) การพัฒนาองค์กรในศตวรรษที่ 21 จึงต้องคำนึงถึง “ทุนภายใน” (Inner 

Capital) ควบคู่ไปกับทุนภายนอก โดยเฉพาะทุนทางจิตวิญญาณ (Spiritual Capital) ที่เป็นพลัง

ขับเคลื ่อนให้มนุษย์สามารถทำงานอย่างมีความหมาย และนำองค์กรไปสู ่ความยั ่งยืนในระยะยาว 

(Zsolnai, 2011) ธุรกิจในปัจจุบันเผชิญแรงกดดันจากการแข่งขันทางเศรษฐกิจและความคาดหวังด้าน

ความรับผิดชอบต่อสังคม การเติบโตขององค์กรจึงไม่สามารถพ่ึงพาความรู้ทางเทคนิคเพียงอย่างเดียว แต่

ต้องอาศัย “คุณธรรมในการบริหาร” ที่มีฐานรากจากการเข้าใจตนเองและผู้อื่นอย่างลึกซึ้ง 

 พระพุทธศาสนาในฐานะปรัชญาแห่งการดำเนินชีวิต ได้ให้หลักธรรมที่สามารถประยุกต์ใช้กับการ

บริหารจัดการอย่างมีคุณค่า โดยถือว่าการพัฒนาคนคือหัวใจของการบริหารที่แท้จริง พระธรรมปิฎก 



 

 

43 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

(ป.อ. ปยุตฺโต, 2544) อธิบายว่าการบริหารที่ดีต้องเริ่มจากการบริหารใจ เพราะใจเป็นตัวกำหนดทิศทาง

ของการคิด การพูด และการกระทำ หากจิตใจมั่นคงและมีสติปัญญา ย่อมสามารถนำพาองค์กรไปสู่

เป้าหมายได้โดยไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่สัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับการ

บริหารอย่างมีเมตตาและปัญญา คือ “บารมี 10” ซึ่งเป็นหลักการพัฒนาคุณธรรมของพระโพธิสัตว์เพ่ือ

บรรลุความเป็นพระพุทธเจ้า หนึ่งในบารมีเหล่านี้คือ ขันติบารมี (Khanti Parami) หรือความอดทนอด

กลั้น ซึ่งถือเป็น “บารมีแห่งความม่ันคงของจิต” ที่หล่อเลี้ยงบารมีอ่ืนให้ตั้งอยู่ได ้

 ขันติบารมีมีรากศัพท์จากคำว่า Khanti หมายถึง “ความอดทน อดกลั้น และยอมรับได้โดยไม่เกิด

โทสะ” แต่ในเชิงลึก ขันติไม่ใช่เพียงการทนอย่างจำใจ หากแต่คือ “การอดทนด้วยปัญญา” คือการเข้า

ใจความจริงของเหตุปัจจัยแล้วเลือกที่จะไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ (Harvey, 2013) พระพุทธองค์ทรง

สรรเสริญขันติไว้ว่าเป็น “ตปะอันสูงสุด” (Khanti paramam tapo titikkha) ซึ่งเป็นการฝึกจิตให้เผา

กิเลสด้วยความสงบเยือกเย็น ดังปรากฏใน ขันติวาทีชาดก ที่พระโพธิสัตว์แม้ถูกทำร้ายอย่างสาหัสก็ยังคง

ยึดมั่นในเมตตาและไม่ตอบโต้ นัยยะของขันติจึงลึกซึ้งยิ่งกว่าความอดทนทางกาย เพราะเป็น “การอด

กลั้นทางใจ” ที่เกิดจากการเข้าใจธรรมชาติของทุกข์และมนุษย์ 

 ในมิติทางการบริหาร ขันติบารมีเป็นพลังภายในที่ทำให้ผู ้นำสามารถควบคุมอารมณ์ของตน

ท่ามกลางแรงกดดันและความขัดแย้ง พระอธิการสุรพล (2565) อธิบายว่า ขันติเป็นรากฐานของการ

บริหารจิต เพราะเป็นคุณธรรมที่เชื่อมโยงระหว่างสติ สมาธิ และปัญญา เมื่อจิตมีขันติย่อมสามารถ “เย็น

อยู่ในเพลิงแห่งอารมณ์” และใช้ปัญญาแทนอารมณ์ในการตัดสินใจ ผู้นำที่มีขันติจึงเป็นผู้ที่เข้าใจความ

แตกต่าง ไม่ผลักไสความขัดแย้ง แต่ใช้ความสงบและเมตตาเป็นพลังในการเปลี ่ยนแปลง องค์กรที่

ขับเคลื่อนด้วยขันติบารมีจะไม่เน้นการบังคับควบคุม แต่เน้นการสร้างพื้นที่แห่งความเข้าใจและความ

ร่วมมือ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด “ภาวะผู้นำเชิงพุทธ” ที่มุ่งพัฒนาคนจากภายในสู่ภายนอก (มะสุกรี ตา

ยะกาเร็ง, 2564) 

 ในขณะเดียวกัน นักวิชาการตะวันตกอย่าง Drucker (1974) มองว่าการบริหารคือ “ศาสตร์แห่ง

มนุษย์” ที่แก่นแท้ไม่ใช่การควบคุมระบบ แต่คือการเข้าใจธรรมชาติของมนุษย์และใช้ปัญญาในการ

ประสานความแตกต่างให้กลมกลืนกัน ขันติบารมีจึงกลายเป็นคุณธรรมสากลที่สามารถบูรณาการเข้ากับ

แนวคิดการบริหารเชิงมนุษยธรรม (Humanized Management) และการบริหารเชิงจริยธรรม (Ethical 

Leadership) ได้อย่างสมบูรณ์ ผู้นำที่มีขันติย่อมสามารถบริหารความขัดแย้งได้อย่างสันติ เข้าใจความ

ทุกข์ของผู้อื่น และเปลี่ยนความกดดันให้เป็นโอกาสในการเรียนรู้ ขันติในทางบริหารจึงไม่ใช่ความเฉื่อยชา 

แต่คือพลังแห่งความมั่นคงที่เปลี่ยนความโกรธให้เป็นความเข้าใจ และเปลี่ ยนความล้มเหลวให้เป็น

บทเรียนเชิงพัฒนา 



 

 

44  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

 เมื่อมองในมิติทางธุรกิจ ขันติบารมีมีคุณค่ามากกว่าการเป็นหลักจริยธรรม เพราะยังสัมพันธ์กับ

แนวคิด “การบริหารความยั่งยืน” (Sustainable Management) ซึ่งเป็นแนวทางที่มุ่งให้ธุรกิจเติบโต

อย่างรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อมและสังคม (Carroll & Brown, 2018) ธุรกิจที่ตั้งอยู่บนขันติบารมีจะมี

ความอดทนต่อผลลัพธ์ระยะยาว ยอมรับกระบวนการเปลี่ยนผ่าน และไม่เร่งผลตอบแทนด้วยวิธีที่ละเมิด

คุณธรรม ขันติในทางนี้จึงเป็น “ภูมิคุ้มกันเชิงองค์กร” ที่ช่วยให้ผู้บริหารรักษาความมั่นคงทางจิตและทาง

จริยธรรมในโลกที่เต็มไปด้วยความผันผวน (Qirem et al., 2023) ในทำนองเดียวกัน Zsolnai (2011) 

อธิบายว่า ธุรกิจที่มีจิตวิญญาณจะยึดมั่นในความอดทน ความซื่อสัตย์ และความเข้าใจมนุษย์ ซึ่งเป็น

พ้ืนฐานของ “ธุรกิจเชิงเมตตา” (Compassionate Business) ที่สามารถสร้างคุณค่าร่วมกับสังคมได้ 

 การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมีจึงไม่ใช่เพียงแนวทางเชิงอุดมคติ หากแต่เป็น 

“ยุทธศาสตร์ทางจิต” ที่สร้างความมั่นคงให้กับองค์กรในระยะยาว เพราะขันติเป็นคุณธรรมที่ทำให้

ผู้บริหารสามารถยืนหยัดได้ในภาวะวิกฤติ และรักษาความสงบได้ในสถานการณ์แห่งความขัดแย้ง การมี

ขันติช่วยให้ผู้นำเข้าใจว่าทุกปัญหามีเหตุปัจจัย มีจังหวะเวลา และมีทางออกท่ีไม่จำเป็นต้องใช้ความรุนแรง

หรืออำนาจ ขันติในเชิงบริหารจึงเป็นการผสมผสานระหว่างความอดทน (Tolerance) กับปัญญา 

(Wisdom) ทำให้การบริหารมีลักษณะของ “สติปัญญาเชิงเมตตา” ซึ่งเป็นหัวใจของการบริหารตามแนว

พุทธจิตวิทยา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) 

 อย่างไรก็ตาม งานศึกษาด้าน “ขันติบารมี” ในแวดวงวิชาการท่ีเกี่ยวข้องกับการบริหารธุรกิจยังมี

อยู่อย่างจำกัด ส่วนใหญ่เน้นศึกษาขันติในเชิงพุทธปรัชญาหรือจริยธรรมเชิงบารมี เช่น การบำเพ็ญขันติใน

พระโพธิสัตว์ (เอกชัย อุไรสินธ์, 2564) หรือการวิเคราะห์ขันติในฐานะคุณธรรมของภาวะผู้นำเชิงพุทธ 

(พระอธิการสุรพล, 2565) แต่ยังไม่มีงานใดนำหลักขันติบารมีมาวิเคราะห์ในฐานะ “กลไกเชิงการ

บริหารธุรกิจ” ที่สามารถแปลงคุณธรรมให้กลายเป็นระบบการจัดการคน งาน และองค์กรอย่างเป็น

รูปธรรม แม้ว่านักบริหารอย่าง Drucker (1974) และ Mintzberg (2009) จะกล่าวถึง “ความอดทน” 

และ “การฟังอย่างลึกซึ้ง” ว่าเป็นทักษะสำคัญของผู้นำยุคใหม่ แต่ยังไม่เคยมีการเชื่อมโยงคุณธรรมขันติ

จากพระพุทธศาสนาเข้าสู่กรอบการบริหารเชิงจิตวิญญาณในระดับองค์กรอย่างชัดเจน 

 ดังนั้น บทความวิชาการฉบับนี้จึงมุ่งนำเสนอ “การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี” ใน

ฐานะกรอบแนวคิดใหม่ที่บูรณาการระหว่างศาสตร์แห่งการจัดการกับพุทธปรัชญา โดยมุ่งสังเคราะห์ว่า

ขันติบารมีสามารถกลายเป็นหลักการบริหารเชิงปฏิบัติได้อย่างไร ทั้งในระดับบุคคล (ผู้นำและพนักงาน) 

ระดับองค์กร (ระบบบริหารและวัฒนธรรมองค์กร) และระดับสังคม (ความสัมพันธ์ระหว่างธุรกิจกับ

ชุมชน) เพื่อชี้ให้เห็นว่าขันติบารมีมิใช่เพียงเครื่องมือของนักปฏิบัติธรรม แต่ยังเป็น “ทุนภายใน” ที่

สามารถยกระดับธุรกิจให้มีความม่ันคง ยั่งยืน และงอกงามด้วยคุณธรรมในโลกที่เต็มไปด้วยการแข่งขัน 

 



 

 

45 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

ความหมายของขันติบารมี 
 ขันติบารมี (Khanti Parami) เป็นบารมีข้อที่หกในบารมี 10 ประการของพระโพธิสัตว์ ซึ่งถือเป็น

คุณธรรมแห่งความอดทน อดกลั้น และความมั่นคงแห่งจิตใจในการเผชิญทุกข์ ขันติในภาษาบาลีมาจาก

รากศัพท์ “ขมฺติ” แปลว่า “ความอดทน” หรือ “การยอมรับได้โดยไม่หวั่นไหว” แต่ในมิติทางพุทธ

จิตวิทยา ความหมายของขันติลึกซึ้งยิ ่งกว่าการทนต่อสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เพราะเป็นการอดทนด้วยปัญญา 

กล่าวคือ การเข้าใจเหตุปัจจัยของทุกข์อย่างถ่องแท้แล้วเลือกท่ีจะไม่ตอบสนองด้วยโทสะหรือความรุนแรง 

(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) พระพุทธองค์ทรงยกย่องขันติไว้ว่าเป็น “ตะปะอันสูงสุด” (Khanti 

paramam tapo titikkha) ซึ่งหมายถึงการบำเพ็ญเพียรโดยการอดทนต่อสิ่งที่ไม่น่าพอใจโดยไม่ให้จิตใจ

ถูกรบกวน นัยยะของคำนี้ชี้ให้เห็นว่า ขันติมิใช่เพียงคุณธรรมแห่งความทนทาน แต่เป็นพลังแห่งความ

เยือกเย็นที่หล่อเลี้ยงปัญญาและเมตตาให้เจริญงอกงาม (Harvey, 2013) 

 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต, 2544) ได้อธิบายว่า “ขันติ” มีสองมิติสำคัญ คือ ความอดทนต่อ

สิ่งภายนอก (เช่น ความยากลำบาก คำติเตียน หรืออุปสรรคต่าง ๆ) และความอดทนต่อสิ่งภายใน (เช่น 

ความโกรธ ความฟุ้งซ่าน หรือความกลัว) ซึ่งทั้งสองมิตินี้ต้องอาศัยสติและปัญญาร่วมกันในการกำกับ หาก

ขาดสติ ขันติจะกลายเป็นเพียงการกดข่ม แต่เมื่อมีปัญญา ขันติจะกลายเป็นพลังแห่งความเข้าใจที่แปร

ความทุกข์ให้เป็นครู และแปรความขัดแย้งให้เป็นการเรียนรู้ ขันติในทางนี้จึงมิได้หมายถึงการนิ่งเฉยต่อ

ความไม่ถูกต้อง แต่คือการอดกลั้นอย่างมีปัญญาเพื่อหาหนทางแก้ปัญหาอย่างถูกต้องและเป็นธรรม (มะ

สุกรี ตายะกาเร็ง, 2564) 

 ในเชิงอภิธรรม ขันติบารมีถือเป็นการเจริญขันติธรรม (Khanti-dhamma) ซึ่งมีฐานอยู่บนเมตตา

และอุเบกขา เป็นการยอมรับความจริงของโลกด้วยใจสงบ ไม่ปฏิเสธและไม่หลีกหนี ขันติจึงสัมพันธ์

โดยตรงกับหลักไตรลักษณ์ เพราะผู้มีขันติย่อมเห็นความเปลี่ยนแปลง (อนิจจัง) ของเหตุการณ์ต่าง ๆ 

เข้าใจว่าทุกข์เป็นสิ่งชั่วคราว (ทุกขัง) และไม่ยึดมั่นในตน (อนัตตา) (พระอธิการสุรพล, 2565) การมีขันติ

จึงไม่ใช่เพียงการควบคุมอารมณ์ แต่คือการรู้เท่าทันธรรมชาติของจิตที่ถูกกระทบ แล้วตอบสนองด้วย

ความเมตตาและความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง 

 ในแง่ของบารมี ขันติแบ่งออกเป็นสามระดับ ได้แก่ ขันติบารมี (ระดับพื้นฐาน) คือ การอดทนต่อ

ความยากลำบากและอารมณ์ภายนอก ขันติอุปบารมี (ระดับกลาง) คือ การอดกลั้นต่อคำวิจารณ์ การดู

หมิ่น หรือความอยุติธรรมโดยไม่ตอบโต้ และขันติปรมัตถบารมี (ระดับสูงสุด) คือ การเสียสละแม้ชีวิตเพ่ือ

รักษาความดี เช่น พระโพธิสัตว์ใน ขันติวาทีชาดก ที่ยอมถูกทำร้ายโดยไม่แสดงความโกรธตอบ (เอกชัย 

อุไรสินธ์, 2564) ระดับท้ังสามนี้สะท้อนให้เห็นพัฒนาการของจิตจากการฝึกอดทนด้วยความพยายาม ไปสู่

การอดทนด้วยปัญญา และในที่สุดคือการอดทนด้วยความเข้าใจอันเป็นหนึ่งเดียวกับความจริงของชีวิต 



 

 

46  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

 นอกจากนี้ ขันติยังมีมิติทางจริยศาสตร์ที่สัมพันธ์กับการอยู่ร่วมในสังคม เพราะความอดทนคือ

พื้นฐานของสันติภาพและการอยู่ร่วมกันอย่างเข้าใจ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2544) กล่าวไว้ว่า 

“ขันติเป็นเครื่องขัดเกลากิเลส เป็นรากฐานของมิตรภาพ และเป็นประตูสู่ปัญญา” ในระดับสังคม ขันติ

เป็นพลังที่เปลี่ยนความรุนแรงให้เป็นความเข้าใจ และในระดับองค์กร ขันติคือคุณสมบัติของผู ้นำที่

สามารถรักษาความสงบในท่ามกลางความขัดแย้งได้อย่างมีศิลปะ (ภัทร์ระพี วารีดี, 2565) 

 กล่าวโดยสรุป ขันติบารมีเป็นบารมีแห่งความมั่นคงของจิตที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของสติและปัญญา 

เป็นคุณธรรมที่ช่วยให้มนุษย์เผชิญความทุกข์โดยไม่ถูกทุกข์ครอบงำ เป็นพลังแห่งการแปรเปลี่ยนจาก

ภายในที่หล่อเลี้ยงบารมีอื่นให้สมบูรณ์ และเมื่อถูกนำมาประยุกต์ใช้ในบริบทการบริหารธุรกิจ ขันติบารมี

จะกลายเป็นพลังแห่งความยืดหยุ่น ความเข้าใจ และความสมดุล ซึ่งนำองค์กรไปสู่ความยั่งยืนได้ทั้งในมิติ

ของผลกำไรและคุณธรรม 

 

ระดับของขันติบารมี 
 ขันติบารมีเป็นบารมีที ่ต้องอาศัยการฝึกฝนอย่างต่อเนื่องและลึกซึ ้ง เพราะเป็นคุณธรรมที่

เกี่ยวข้องกับการควบคุมอารมณ์ ความอดกลั้นต่อสิ่งกระทบ และการดำรงความสงบภายในท่ามกลาง

ความทุกข์ พระพุทธศาสนาได้จำแนกระดับของขันติบารมีออกเป็นสามระดับตามลำดับแห่งการพัฒนาจิต 

ไดแ้ก่ ขันติบารมี ขันติอุปบารมี และขันติปรมัตถบารมี ซ่ึงแต่ละระดับสะท้อนความละเอียดของจิตใจและ

ความมั่นคงทางคุณธรรมของผู้ปฏิบัติ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) 

 1. ขันติบารม ีหมายถึง การอดทนต่อสิ่งที่ไม่น่าพอใจในระดับพ้ืนฐาน เช่น ความลำบากทางกาย 

ความเหน็ดเหนื่อย ความหนาวร้อน หรือการขาดแคลนปัจจัยยังชีพ ผู้มีขันติในระดับนี้สามารถอดกลั้นได้

โดยไม่โกรธ ไม่เร่งรีบ และไม่ปล่อยให้อารมณ์ครอบงำ เป็นการฝึกให้จิตตั้งมั่นในความสงบและความ

พอเพียง ตัวอย่างเช่น การทำงานหนักอย่างต่อเนื่องโดยไม่บ่น การอดทนต่อคำตักเตือนของผู้อ่ืน หรือการ

ยอมรับความผิดพลาดของตนโดยไม่หลีกหนี ถือเป็นการปฏิบัติขันติบารมีในระดับเริ่มต้น (มะสุกรี ตายะ

กาเร็ง, 2564) 

 2. ขันติอุปบารมี เป็นขันติในระดับกลาง หมายถึงการอดทนต่อแรงกระทบที่รุนแรงกว่า เช่น 

การถูกด่าว่า ถูกใส่ร้าย หรือถูกกระทำด้วยความอยุติธรรมโดยไม่ตอบโต้ด้วยความโกรธ ผู้ที่บำเพ็ญขันติใน

ระดับนี ้ต้องมีเมตตาและสติสูง เพราะสามารถรักษาความสงบได้แม้ในสถานการณ์ที ่ไม่เป็นธรรม 

ตัวอย่างเช่น พระโพธิสัตว์ใน ขันติวาทีชาดก ที่ถูกทำร้ายอย่างโหดร้ายแต่ยังกล่าวคำอโหสิกรรม และไม่

คิดโต้ตอบ (เอกชัย อุไรสินธ์, 2564) ขันติในระดับนี้จึงไม่เพียงแค่การทน แต่คือการแปรความเจ็บปวดให้

เป็นพลังแห่งการให้อภัยและความเข้าใจ 



 

 

47 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 3. ขันติปรมัตถบารมี เป็นขันติขั้นสูงสุด หมายถึงการเสียสละแม้ชีวิตของตนเพ่ือรักษาธรรมและ

คุณความดี เช่น พระโพธิสัตว์ที่ยอมสละชีวิตเพื่อช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่หวั่นไหวต่อทุกข์ภัย เป็นระดับที่

ขันติกลายเป็นธรรมอันบริสุทธิ์ไร้เงื่อนไข เพราะไม่ต้องต่อสู้กับอารมณ์ใด ๆ อีกต่อไป จิตของผู้ บำเพ็ญ

ขันติในระดับนี้เปี่ยมด้วยความสงบ เยือกเย็น และสว่างด้วยปัญญา (พระอธิการสุรพล , 2565) ในเชิง

จิตวิทยา ขันติปรมัตถบารมีจึงเป็นภาวะจิตที่เหนือการตอบสนองแบบปกติของมนุษย์ เพราะผู้มีขันติใน

ขั้นนี้จะมองเห็นทุกเหตุการณ์เป็นธรรมดา ไม่เกิดความยึดมั่น และใช้ความเข้าใจแทนอารมณ์ 

 ทั้งสามระดับนี้สะท้อนกระบวนการภาวนาของจิตจากการฝึกฝนภายนอกสู่ภายใน จากการ

อดทนด้วยความตั้งใจไปสู่การอดทนด้วยปัญญา และในที่สุดคือการอดทนด้วยเมตตาอย่างสมบูรณ์ เมื่อ

พิจารณาในเชิงจริยศาสตร์ ขันติบารมีในทั้งสามระดับยังเป็นกลไกสำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำ เพราะ

ช่วยให้ผู้บริหารสามารถควบคุมอารมณ์ ทนต่อแรงกดดัน และยืนหยัดในหลักการที่ถูกต้อง แม้เผชิญกับ

อุปสรรคและความเปลี่ยนแปลงในโลกธุรกิจ (ภัทร์ระพี วารีดี, 2565) 

 กล่าวโดยสรุป ระดับของขันติบารมีจึงมิได้เป็นเพียงการจำแนกเชิงทฤษฎี แต่เป็นเส้นทางแห่ง

การพัฒนาจิตจากระดับพื้นฐานสู่ระดับสูงสุด ซึ่งสะท้อนการเติบโตของจิตวิญญาณในทางพุทธศาสนา 

และเมื่อประยุกต์ใช้ในบริบทของการบริหารธุรกิจ ขันติบารมีในแต่ละระดับย่อมหล่อหลอมให้ผู้ นำและ

องค์กรมีความมั่นคงทางจิตใจ อดทนต่อการเปลี่ยนแปลง และพร้อมเผชิญความจริงด้วยความสงบและ

ปัญญา 

 

ความหมายของการบริหารธุรกิจ 
 การบริหารธุรกิจเป็นศาสตร์และศิลป์แห่งการจัดการทรัพยากรทั้งหมดขององค์กรเพื่อให้บรรลุ

เป้าหมายอย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล โดยคำนึงถึงทั้งผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจและคุณค่าทาง

สังคม (Drucker, 1974) คำว่า “การบริหาร” (Administration/Management) หมายถึงกระบวนการ

วางแผน (Planning) การจัดองค์การ (Organizing) การอำนวยการหรือการนำ (Leading) และการ

ควบคุม (Controlling) เพื่อให้กิจกรรมขององค์กรดำเนินไปในทิศทางที่สอดคล้องกับเป้าหมายที่กำหนด

ไว้ (Robbins & Coulter, 2018) ส่วนคำว่า “ธุรกิจ” (Business) หมายถึงกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการ

ผลิต การแลกเปลี ่ยนสินค้าและบริการเพื ่อสนองความต้องการของมนุษย์และสร้างมูลค่าเพิ ่มทาง

เศรษฐกิจ (Porter, 1985) เมื่อรวมกันแล้ว “การบริหารธุรกิจ” จึงหมายถึงกระบวนการจัดการทรัพยากร

มนุษย์ การเงิน วัตถุดิบ เทคโนโลยี และข้อมูล ให้ทำงานร่วมกันอย่างมีระบบ เพื่อบรรลุผลทางเศรษฐกิจ

และสังคมตามเป้าหมายขององค์กร 

 Fayol (1949) ผู้เป็นบิดาแห่งทฤษฎีการจัดการ ได้เสนอว่าการบริหารธุรกิจคือ “กระบวนการที่

ผู้บริหารต้องทำหน้าที่ทั้งวางแผน จัดองค์การ สั่งการ ประสานงาน และควบคุม” เพ่ือให้การดำเนินงานมี



 

 

48  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

ทิศทางเดียวกันและเกิดผลลัพธ์สูงสุด ส่วน Mayo (1933) ได้เน้นมิติของมนุษย์ โดยชี้ว่าการบริหารไม่อาจ

สำเร็จได้หากละเลยแรงจูงใจทางสังคมและอารมณ์ของพนักงาน เพราะมนุษย์มิใช่เครื่องจักรแต่เป็น

สิ่งมีชีวิตที่ต้องการการยอมรับและคุณค่าทางจิตใจ การบริหารธุรกิจจึงต้องผสมผสานทั้งด้านเทคนิคและ

ด้านมนุษยสัมพันธ์อย่างสมดุล 

 ในทัศนะของ Drucker (1974) การบริหารธุรกิจมิใช่เพียงเครื่องมือเพื่อสร้างกำไร แต่คือ “การ

ทำให้คนธรรมดาสามารถทำสิ่งที่ไม่ธรรมดาได้” กล่าวคือ ผู้บริหารต้องมีความสามารถในการดึงศักยภาพ

ของบุคลากรออกมาอย่างเต็มที่และสร้างระบบที่ส่งเสริมให้ทุกคนเติบโตพร้อมกับองค์กร แนวคิดนี้

สอดคล้องกับ Mintzberg (2009) ที่อธิบายว่า “การบริหารคือศิลปะแห่งการเชื่อมโยงระหว่างการคิด 

การทำ และการเป็น” เพราะผู้นำที่แท้จริงไม่ได้เพียงบริหารงาน แต่บริหารความสัมพันธ์และคุณค่าของ

มนุษย์ให้สอดคล้องกับพันธกิจขององค์กร 

 ในมิติทางเศรษฐกิจ การบริหารธุรกิจยังหมายถึงการใช้ทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพสูงสุด 

(Efficiency) ควบคู่กับการบรรลุเป้าหมายอย่างมีประสิทธิผล (Effectiveness) โดยต้องสามารถปรับตัว

ให้เข้ากับสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงได้อย่างยืดหยุ่น (Kast & Rosenzweig, 1972) ส่วนในมิติทาง

จริยธรรม การบริหารธุรกิจจำเป็นต้องตั้งอยู่บนหลักความรับผิดชอบต่อสังคม (Corporate Social 

Responsibility: CSR) และความยั่งยืน (Sustainability) ซึ่งมองธุรกิจในฐานะส่วนหนึ่งของระบบสังคมที่

ต้องร่วมสร้างสมดุลระหว่างผลกำไรและประโยชน์ส่วนรวม (Carroll & Brown, 2018) 

 ในสังคมปัจจุบันที่ธุรกิจต้องเผชิญทั้งการแข่งขันและความไม่แน่นอนจากปัจจัยทางเศรษฐกิจ 

การเมือง และเทคโนโลยี แนวคิดการบริหารธุรกิจได้ขยายจากมิติ “การควบคุมทรัพยากร” ไปสู่มิติ “การ

พัฒนาคนและคุณค่า” โดยเน้นการสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ยึดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง และให้ความสำคัญ

กับการพัฒนาอย่างยั่งยืน (Sustainable Development) เพื่อให้ธุรกิจสามารถอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่าง

สมดุลและเป็นธรรม แนวทางใหม่นี้สะท้อนว่า การบริหารธุรกิจมิได้หมายถึงการเพ่ิมผลผลิตเท่านั้น แต่ยัง

หมายถึงการสร้าง “ความสุข” และ “คุณภาพชีวิต” แก่ผู้มีส่วนเกี่ยวข้องทุกฝ่าย (Zsolnai, 2011) 

 กล่าวโดยสรุป การบริหารธุรกิจคือกระบวนการจัดการทรัพยากรอย่างมีระบบและมีจริยธรรม 

เพื่อสร้างคุณค่าให้แก่องค์กรและสังคม โดยผู้นำธุรกิจที่แท้จริงต้องมีทั้ง “ความรู้เชิงเทคนิค” และ 

“คุณธรรมเชิงจิตวิญญาณ” ควบคู่กันไป ซึ่งจะเป็นพื้นฐานสำคัญในการพัฒนาองค์กรให้มั่นคงและยั่งยืน

ในโลกยุคใหม ่

 

แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจ 
 แนวคิดการบริหารธุรกิจได้วิวัฒน์มาตามพัฒนาการของสังคมและเศรษฐกิจโลก โดยเริ่มจากยุค

การจัดการแบบดั้งเดิมที่เน้น “ประสิทธิภาพของแรงงาน” สู่ยุคของ “การบริหารเชิงมนุษยธรรม” และต่อ



 

 

49 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

ยอดมาถึง “การบริหารเชิงจิตวิญญาณ” ในยุคปัจจุบัน ซึ่งมุ่งเน้นให้ธุรกิจเป็นมากกว่าการสร้างผลกำไร 

แต่เป็นเครื่องมือในการยกระดับคุณภาพชีวิตของมนุษย์ (Mintzberg, 2009) ทฤษฎีการบริหารธุรกิจยุค

แรกเกิดจากแนวคิดของ Frederick W. Taylor (1911) ผู ้เสนอ The Principles of Scientific 

Management ซึ่งมุ่งปรับปรุงประสิทธิภาพแรงงานผ่านการวิเคราะห์กระบวนการทำงานอย่างเป็นระบบ 

โดยมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของเครื่องจักรที่ต้องได้รับการควบคุมให้ทำงานอย่างมีมาตรฐาน ต่อมา 

Henri Fayol (1949) ได้พัฒนาแนวคิดการบริหารในฐานะกระบวนการที่มีหน้าที่ชัดเจน คือ การวางแผน 

การจัดองค์การ การสั่งการ การประสานงาน และการควบคุม ซึ่งกลายเป็นรากฐานของทฤษฎีการจัดการ

สมัยใหม่ 

 ภายหลังจากยุคอุตสาหกรรม นักวิชาการอย่าง Elton Mayo (1933) และ Mary Parker 

Follett (1941) ได้เสนอ “แนวคิดความสัมพันธ์มนุษย์” (Human Relations Theory) ซึ่งเปลี่ยนมุมมอง

จากการมองแรงงานเป็นเครื่องมือ มาเป็นการมองมนุษย์ในฐานะทรัพยากรที่มีความรู้สึก มีแรงจูงใจ และ

ต้องการการยอมรับ แนวคิดนี้เน้นให้ผู้บริหารเข้าใจจิตใจของพนักงาน และสร้างบรรยากาศแห่งความ

ร่วมมือในองค์กร ซึ่งถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญของการบริหารธุรกิจจากการใช้ “อำนาจ” ไปสู่ “การมีส่วน

ร่วม” (Participation Management) 

 แนวคิดทางการบริหารในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 20 ได้รับอิทธิพลจากทฤษฎีระบบ (Systems 

Theory) ของ Kast และ Rosenzweig (1972) ซึ่งมองว่าองค์กรคือระบบเปิดที่เชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม

ภายนอก การบริหารจึงไม่สามารถแยกออกจากปัจจัยทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมได้ ผู้นำต้อง

มองเห็นความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบต่าง ๆ ขององค์กร และเข้าใจพลวัตของการเปลี่ยนแปลง

เพื่อให้การจัดการมีความยืดหยุ่นและยั่งยืน แนวคิดนี้ต่อมาถูกพัฒนาเป็น “การบริหารเชิงยุทธศาสตร์” 

(Strategic Management) ซึ่งเน้นการวิเคราะห์สภาพแวดล้อม การสร้างความได้เปรียบในการแข่งขัน 

(Competitive Advantage) ตามแนวคิดของ Porter (1985) 

 เมื่อเข้าสู่ยุคโลกาภิวัตน์ การบริหารธุรกิจได้ขยายความหมายจากการจัดการเชิงกลยุทธ์สู่ “การ

บริหารความยั่งยืน” (Sustainable Management) ที่มุ่งผสมผสานเป้าหมายทางเศรษฐกิจ สังคม และ

สิ่งแวดล้อมเข้าด้วยกัน (Carroll & Brown, 2018) ธุรกิจในยุคใหม่นี้ไม่สามารถมุ่งแต่ผลกำไรโดยไม่

คำนึงถึงผลกระทบต่อผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย การบริหารจึงต้องอาศัยหลักจริยธรรม (Business Ethics) และ

ความรับผิดชอบต่อสังคม (Corporate Social Responsibility: CSR) เพื่อสร้างคุณค่าร่วม (Shared 

Value) และรักษาสมดุลระหว่างผลประโยชน์ขององค์กรกับผลประโยชน์ของสังคม 

 ในศตวรรษที่ 21 การบริหารธุรกิจได้เข้าสู่แนวคิด “การบริหารด้วยจิตวิญญาณ” (Spiritual-

based Management) ซึ่งเกิดจากการตระหนักว่าความสำเร็จขององค์กรไม่อาจวัดได้ด้วยตัวเลขทาง

การเงินเท่านั้น แต่ต้องวัดด้วยความผาสุกของผู้คนในองค์กรและผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม (Zsolnai, 



 

 

50  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

2011) แนวคิดนี้มองผู้นำในฐานะ “ผู้สร้างสติร่วม” (Awareness Creator) ซึ่งมีหน้าที่ปลูกฝังคุณธรรม 

เช่น ความอดทน เมตตา และปัญญา ให้แก่บุคลากร เพ่ือสร้างองค์กรที่มีความสงบและมีเป้าหมายทางจิต

วิญญาณร่วมกัน ผู้นำที่มีขันติบารมีจึงเป็นแบบอย่างของการบริหารที่ผสมผสานปัญญาและความเมตตา

เข้าด้วยกัน สามารถรักษาความสมดุลระหว่างผลประโยชน์ทางธุรกิจกับคุณค่าทางจริยธรรม 

 Drucker (1974) สะท้อนว่า “การบริหารเป็นทั้งศาสตร์ ศิลป์ และปรัชญา” ศาสตร์ เพราะต้อง

ใช้หลักวิชาและกระบวนการอย่างเป็นระบบ ศิลป์ เพราะต้องอาศัยความเข้าใจในธรรมชาติของมนุษย์ 

และปรัชญา เพราะต้องมีจุดยืนทางคุณค่าที่ชัดเจน แนวคิดนี้สอดคล้องกับการบริหารเชิงพุทธ (Buddhist 

Management) ที่มุ่งพัฒนาทั้งภายนอกและภายใน กล่าวคือ บริหารงานด้วยปัญญา และบริหารคนด้วย

เมตตา ซึ่งเมื่อผนวกกับขันติบารมีแล้ว ยิ่งทำให้การบริหารมีมิติของ “ความนิ่งที่สร้างการเปลี่ยนแปลง” 

เพราะขันติคือพลังแห่งความอดทนที่ไม่หยุดนิ่ง หากแต่เป็นพลังแห่งความม่ันคงที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลง

อย่างสันติ (พระอธิการสุรพล, 2565) 

 ดังนั้น แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจในปัจจุบันจึงมิใช่เพียงการจัดการเชิงกลยุทธ์หรือเชิง

โครงสร้าง หากแต่คือการจัดการเชิงจิตวิญญาณ (Spiritual Management) ที่เชื่อมโยง “ความสำเร็จทาง

ธุรกิจ” กับ “ความดีงามของมนุษย์” อย่างกลมกลืน ขันติบารมีในฐานะคุณธรรมทางพุทธศาสนาจึง

สามารถทำหน้าที่เป็นรากฐานของการบริหารในยุคใหม่ได้อย่างเหมาะสม เพราะเป็นพลังที่ทำให้การ

บริหารมีความยั่งยืนด้วยความสงบ มีความม่ันคงด้วยเมตตา และมีประสิทธิผลด้วยปัญญา 

 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิเคราะห์ขันติบารมีในบริบทของการบริหารธุรกิจ สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้

ใหม่ที ่ เร ียกว่า “โมเดลการบริหารธุรกิจบนพื ้นฐานของขันติบารมี (Khanti-Based Business 

Administration Model)” ซึ่งเป็นการบูรณาการระหว่างหลักธรรมทางพุทธศาสนาและศาสตร์การ

บริหารร่วมสมัย โดยถือว่าความอดทน อดกลั้น และความเข้าใจอย่างลึกซึ้งต่อธรรมชาติของมนุษย์คือ

รากฐานสำคัญของความยั่งยืนทางธุรกิจ องค์ความรู้ใหม่นี้เน้นการเปลี่ยน “ขันติ” จากคุณธรรมเชิงจติใจ

ให้กลายเป็น “ระบบคุณค่าภายในองค์กร” ที่สามารถปฏิบัติได้จริงในระดับบุคคล ระดับทีม และระดับ

องค์กร 

 ในระดับ บุคคล (Personal Level) ขันติบารมีถูกเสนอให้เป็น “ทักษะภายใน” (Inner Skill) ที่

เชื่อมโยงกับหลัก Inner Development Goals (IDG) หมวด Being และ Thinking ซึ่งส่งเสริมให้ผู้นำ

และพนักงานมีสติรู้เท่าทันอารมณ์ สามารถควบคุมความโกรธ ความเร่งรีบ และความกังวลในการทำงาน

ได้อย่างมีปัญญา การฝึกขันติในระดับนี้จึงไม่ใช่การกดข่มความรู้สึก แต่คือการเปลี่ยนพลังลบให้กลายเป็น

พลังแห่งความเข้าใจ ซึ่งจะนำไปสู่ “ความยืดหยุ่นทางอารมณ์” (Emotional Resilience) และ “ความ



 

 

51 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

มั่นคงทางจิตใจ” (Mental Stability) ซึ่งเป็นรากฐานของการบริหารที่มีคุณภาพ (Harvey, 2013; 

Zsolnai, 2011) 

 ในระดับ ทีม (Interpersonal or Relational Level) ขันติบารมีเป็นพลังเชื่อมโยงความสัมพันธ์

ภายในองค์กรให้กลมกลืน เพราะช่วยให้บุคลากรมีความเข้าใจในความแตกต่าง ไม่ตัดสินกันด้วยอคติ และ

สามารถสื่อสารอย่างมีเมตตา (Compassionate Communication) องค์ความรู้ใหม่ในมิตินี้เสนอแนว

ทางการบริหารที่เรียกว่า “การบริหารความขัดแย้งเชิงขันติ” (Khanti-based Conflict Management) 

ซึ่งเน้นการใช้ความสงบ สติ และการฟังอย่างลึกซ้ึงเป็นเครื่องมือแทนการใช้อำนาจ การบริหารในลักษณะ

นี้จะช่วยให้ทีมสามารถเรียนรู้จากความแตกต่างและเติบโตจากความเห็นที่หลากหลาย ซึ่งสอดคล้องกับ

แนวคิด “Leadership through Dialogue” ของ Mintzberg (2009) ที่มองว่าผู้นำที่ดีคือผู้สามารถ

อดทนต่อความเห็นต่างและสร้างความเข้าใจร่วมจากความไม่เห็นพ้อง 

 ในระดับ องค์กร (Organizational Level) ขันติบารมีสามารถพัฒนาเป็นวัฒนธรรมองค์กรที่

เรียกว่า “องค์กรขันติ” (Khanti Organization) ซึ่งหมายถึงองค์กรที่ดำเนินธุรกิจด้วยความสงบ ยืดหยุ่น 

และมุ่งเน้นประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าผลตอบแทนระยะสั้น ผู้นำองค์กรในลักษณะนี้ไม่มุ่งแข่งขันแบบ

เอาชนะ แต่เน้นการเติบโตแบบร่วมมือ (Co-growth) โดยอาศัยขันติเป็นกลไกการบริหารเชิงจริยธรรม 

(Ethical Mechanism) เพื่อสร้างความมั่นคงระยะยาว องค์กรขันติจึงมีลักษณะของ “ความยั่งยืน

ภายใน” (Inner Sustainability) ซึ่งเป็นพ้ืนฐานของความยั่งยืนภายนอก (Outer Sustainability) ในเชิง

เศรษฐกิจและสังคม (Carroll & Brown, 2018) 

 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการศึกษานี้สามารถจำลองเป็นกรอบแนวคิด “KHANTI Model for 

Sustainable Business Management” โดยคำว่า KHANTI เป็นรหัสเชิงสัญลักษณ์ของคุณค่าทางจิต

วิญญาณท่ีสามารถประยุกต์ใช้ในกระบวนการบริหาร ได้แก่ 

 K – Kindness (เมตตา) หมายถึง การบริหารด้วยหัวใจที่กรุณา 

 H – Harmony (ความกลมกลืน) หมายถึง การประสานความแตกต่างให้สมดุล 

 A – Awareness (การรู้เท่าทัน) หมายถึง มีสติรู้ตัวในทุกการตัดสินใจ 

 N – Non-Reactivity (ไม่ตอบโต้) หมายถึง การรับมือกับปัญหาโดยไม่ใช้อารมณ์ 

 T – Tolerance (ความอดทน) หมายถึง อดกลั้นต่อแรงกดดันและความล้มเหลว 

 I – Integrity (ความซื่อสัตย์) หมายถึง ยึดมั่นในความถูกต้องและคุณธรรม  

  



 

 

52  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

 

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 1 KHANTI Model for Sustainable Business Management 
 

 โมเดลนี้เป็นการยกระดับขันติบารมีจากคุณธรรมส่วนบุคคลไปสู่ระบบการบริหารแบบองค์รวม 

โดยเสนอว่าความอดทนมิใช่การหยุดนิ่ง แต่คือพลังแห่งความมั่นคงที่สร้างความเปลี่ยนแปลงเชิงบวกให้

เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง ทั้งในระดับบุคคล ทีม และองค์กร เมื่อผู้นำฝึกขันติจนกลายเป็นสภ าวะจิตแห่ง

ปัญญา ความสงบภายในนั้นจะสะท้อนออกมาเป็นความสมดุลในการตัดสินใจ การจัดการทรัพยากร และ

ความสัมพันธ์ในองค์กร 

 องค์ความรู ้นี ้จึงเป็นการต่อยอดจากแนวคิดการบริหารเชิงจิตวิญญาณ (Spiritual-based 

Management) ของ Zsolnai (2011) และทฤษฎีภาวะผู้นำเชิงบารมี (Virtuous Leadership) ใน

พระพุทธศาสนา (พระอธิการสุรพล , 2565) โดยเสนอให้ขันติบารมีทำหน้าที ่เป็น “หัวใจของการ

บริหารธุรกิจอย่างยั่งยืน” เพราะช่วยให้การบริหารเชื่อมโยงเป้าหมายทางเศรษฐกิจกับเป้าหมายทางจิต

วิญญาณอย่างสมดุล กล่าวคือ “ทำงานด้วยสติ และบริหารด้วยความเข้าใจ” เมื่อองค์กรใช้ขันติเป็นฐาน

แห่งการบริหาร ย่อมเกิดพลังสามประการ คือ ความสงบ (Peace) ความมั่นคง (Stability) และ ความ

ยั่งยืน (Sustainability) ซึ่งเป็นหัวใจของธุรกิจที่ดีงามและเป็นประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม 

 

บทสรุป  
 การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมีเป็นแนวทางใหม่ที่บูรณาการระหว่างศาสตร์การ

จัดการสมัยใหม่กับคุณธรรมทางพุทธปรัชญา โดยถือว่าความสำเร็จที่แท้จริงขององค์กรไม่ได้อยู่ที่ผลกำไร

สูงสุด หากแต่อยู่ที่ความสามารถในการรักษาสมดุลระหว่าง “ความสำเร็จภายนอก” กับ “ความสง บ

ภายใน” ขันติบารมีในฐานะคุณธรรมแห่งความอดทนและความเข้าใจอย่างลึกซึ้งต่อธรรมชาติของมนุษย์ 

จึงกลายเป็นกลไกสำคัญของการบริหารเชิงจิตวิญญาณ (Spiritual-based Management) ที่ช่วยให้การ

บริหารมีมิติของความมั่นคง ยืดหยุ่น และยั่งยืน 



 

 

53 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 การประยุกต์ใช้ขันติบารมีในกระบวนการบริหารธุรกิจ ทำให้ผู ้นำสามารถควบคุมอารมณ์ได้

ท่ามกลางความขัดแย้งและความเปลี่ยนแปลง สร้างความสัมพันธ์ที่สมดุลภายในองค์กร และตัดสินใจบน

พื้นฐานของสติและปัญญามากกว่าอารมณ์ ขันติในระดับบุคคลทำให้เกิดความมั่นคงทางจิตใจ ในระดับ

ทีมสร้างวัฒนธรรมแห่งความร่วมมือและความเข้าใจ และในระดับองค์กรขับเคลื่อนให้ธุรกิจเติบโตอย่างมี

คุณธรรมและความรับผิดชอบต่อสังคม องค์กรที่บริหารด้วยขันติจึงมิได้แข่งเพื่อเอาชนะผู้อื่น แต่แข่งขัน

เพ่ือพัฒนาตนเองและสร้างประโยชน์ต่อส่วนรวมอย่างแท้จริง 

 เมื่อพิจารณาในเชิงปรัชญา ขันติบารมีทำหน้าที่เป็น “พลังแห่งความนิ่งที่เปลี่ยนแปลงได้” 

กล่าวคือ เป็นพลังภายในที่ไม่ตอบสนองด้วยโทสะหรือความกลัว แต่เลือกที่จะเรียนรู้จากทุกสถานการณ์

ด้วยสติและปัญญา พลังนี้เองที่ทำให้การบริหารเกิดความสมดุลระหว่างความเด็ดขาดกับความอ่อนโยน 

ระหว่างการคิดเชิงกลยุทธ์กับการตัดสินใจด้วยเมตตา ขันติจึงเป็นคุณธรรมที่ทำให้ผู ้นำไม่เพียงแต่ 

“บริหารงาน” แต่ยัง “บริหารจิต” ได้อย่างมีศิลปะ ซึ่งสอดคล้องกับคำกล่าวของ Drucker (1974) ที่ว่า 

“การบริหารคือการทำให้คนธรรมดาสามารถทำสิ่งที่ไม่ธรรมดาได้” 

 ผลจากการวิเคราะห์เชิงสังเคราะห์ในบทความนี้ได้เสนอองค์ความรู ้ใหม่ คือ “โมเดลการ

บริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี” หรือ KHANTI Model ซึ่งประกอบด้วยหกองค์ประกอบ ได้แก่ 

Kindness (เมตตา) Harmony (ความกลมกลืน) Awareness (การรู้เท่าทัน) Non-Reactivity (ไม่ตอบ

โต้) Tolerance (ความอดทน) และ Integrity (ความซื่อสัตย์) โมเดลนี้ไม่เพียงชี้ให้เห็นว่าขันติสามารถ

นำมาประยุกต์ใช้ในบริหารธุรกิจได้อย่างเป็นรูปธรรม แต่ยังเสนอแนวทางพัฒนาภาวะผู้นำและวัฒนธรรม

องค์กรให้สอดคล้องกับหลักการพัฒนาอย่างยั่งยืน (Sustainable Development) และเป้าหมายการ

พัฒนาภายใน (Inner Development Goals: IDGs) อีกด้วย 

 กล่าวโดยสรุป ขันติบารมีมิได้เป็นเพียงหลักธรรมของนักบวช หากแต่เป็น “บารมีของนัก

บริหาร” ที่สามารถสร้างสมดุลระหว่างการเติบโตทางเศรษฐกิจและการเติบโตทางจิตวิญญาณ ขันติทำให้

ผู้นำมีพลังแห่งความสงบในการเผชิญวิกฤติ มีปัญญาในการตัดสินใจ และมีเมตตาในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 

ธุรกิจที่บริหารด้วยขันติจึงไม่เพียงอยู่รอดในโลกแห่งการแข่งขัน หากแต่ยัง “อยู่เย็น ” ด้วยความดีงาม 

และ “ยั่งยืน” ด้วยความเข้าใจ ซึ่งนับเป็นทิศทางใหม่ของการบริหารธุรกิจที่ผสานความสำเร็จกับความ

สงบอย่างสมบูรณ์ในศตวรรษแห่งการเปลี่ยนผ่านนี้ 

 

  



 

 

54  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

บรรณานุกรม 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2544). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระอธิการสุรพล. (2565). ภาวะผู ้นำเชิงพุทธและขันติธรรม. วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตร

ปริทรรศน์, 16(2), 23–34. 
ภัทร์ระพี วารีดี. (2565). ภาวะผู้นำทางจิตวิญญาณในองค์กร. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 
มะสุกรี ตายะกาเร็ง. (2564). แนวคิดภาวะผู้นำเชิงบารมีในพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
เอกช ัย อ ุ ไรส ินธ ์ .  (2564). แนวปฏ ิบ ัต ิตามปฏ ิปทาของพระโพธ ิส ัตว ์ ในส ังคมไทยป ัจจ ุบ ัน. 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Carroll, A. B., & Brown, J. A. (2018). Corporate social responsibility: A review of current 

concepts, research, and issues. Business & Society, 57(1), 7–23. 
Drucker, P. F. (1974). Management: Tasks, responsibilities, practices. Harper Business. 
Fayol, H. (1949). General and Industrial Management. Sir Isaac Pitman & Sons. 

Harvey, P. (2013). An introduction to Buddhism: Teachings, history and practices (2nd ed.). 
Cambridge University Press. 

Kast, F. E., & Rosenzweig, J. E. (1972). General systems theory: Applications for 

organization and management. Academy of Management Journal, 15(4), 447–465. 

Mayo, E. (1933). The human problems of an industrial civilization. New York : Macmillan. 

Mintzberg, H. (2009). Managing. Berrett-Koehler Publishers. 
Porter, M. E. (1985). Competitive advantage: Creating and sustaining superior 

performance. Free Press. 

Qirem, I. A. E., et al. (2023). The impact of sustainability accounting on financial reporting 
quality. Journal of Logistics, Informatics and Service Science, 10(4), 62–71. 

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2018). Management (14th ed.). Pearson. 

Taylor, F. W. (1911). The principles of scientific management. Harper & Brothers. 

Zsolnai, L. (2011). Spirituality and business: An interdisciplinary overview. Society and 
Economy, 34(3), 489–514. 



 

 

55 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

การประยุกต์ใช้หลักการทรงงานข้อที่ 22 : ความเพียร 
The Application of the 22th Royal Working Principle:  

Perseverance 
 

ชัยโรจน์ นพเฉลิมโรจน์ 
Chairoj Nopchalermroj 

มูลนิธินพเฉลิมโรจน์ 
Nopchalermroj Foundation 

Email: win@chairoj.net 
 

Received: October 25, 2025; Revised: December 31, 2025; Accepted: December 31, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มุ ่งศึกษาการประยุกต์ใช้หลักการทรงงานข้อที่ 22 เรื่อง “ความเพียร” ในฐานะหลัก
ปรัชญาแห่งการทำงานและการดำเนินชีวิตตามแนวทางศาสตร์พระราชา โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1. วิเคราะห์
แนวคิดและสาระของ “ความเพียร” ตามหลักการทรงงานในเชิงปรัชญา 2. วิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลัก
ความเพียรในชีวิตและการทำงาน ผลการศึกษาพบว่า ความเพียรตามแนวพระราชดำริมิใช่การเร่งรัดหรือ
ดิ้นรน แต่คือ “การทำอย่างมีสติ ปัญญา และความต่อเนื่อง” จนเกิดความสมดุลระหว่างการกระทำและ
จิตใจ การวิเคราะห์เชิงปรัชญาเปรียบความเพียรกับ “สัมมาวายามะ” ในพุทธธรรม ซึ่งมุ่งเพียรละอกุศล
และสร้างกุศลอย่างต่อเนื่อง โดยได้สังเคราะห์ “กระบวนการ PERSEVERE (9 ขั้นตอน)” เพ่ือแปลงความ
เพียรให้เป็นกระบวนการพัฒนา และนำเสนอ “โมเดล P.E.A.R.” (Patience & Presence, Empathetic 
Endeavor, Analytical Action, Reflective Renewal) เพื่อแสดงโครงสร้างภายในของความเพียรใน
เชิงปัญญา ผลการสังเคราะห์ชี้ให้เห็นว่า ความเพียรคือพลวัตแห่งปัญญา (Dynamic Wisdom) ที่หลอม
รวมภาวะรู้ ภาวะทำ และภาวะสะท้อนเข้าด้วยกัน ส่งผลให้บุคคล องค์กร และสังคมพัฒนาได้อย่างยั่งยืน
จากภายใน อันเป็นหัวใจของศาสตร์พระราชาที่ทรงใช้เป็นแนวทางแห่งการพัฒนาและการดำรงชีวิตอย่าง
มั่นคงและสมดุล 
 

คำสำคัญ: การประยุกต์ใช้, หลักการทรงงานข้อที่ 22, ความเพียร 
  



 

 

56  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 Abstract 
 This article aimed to study the application of the 22nd Royal Working Principle, 
“Perseverance,” as a philosophical foundation for work and life according to the King’s 
Philosophy. The objectives of the study were: 1. To analyze the concept and essence of 
“Perseverance” under the Royal Working Principles from a philosophical perspective, 
and 2. To examine the application of Perseverance in daily life and work practices. The 
findings revealed that Perseverance, as reflected in the Royal Thought, was not abou t 
haste or struggle, but rather about acting with mindfulness, wisdom, and continuity until 
achieving a balance between action and mental stability. The philosophical analysis 
compared Perseverance to Samma Vayama in Buddhist teaching, which emphasizes the 
right effort to abandon unwholesome states and to cultivate wholesome ones 
continuously. The study synthesized the “PERSEVERE Process” (9 steps) to transform 
Perseverance into a developmental process and proposed the “P.E.A.R. Model” 
(Patience & Presence, Empathetic Endeavor, Analytical Action, Reflective Renewal) to 
illustrate the inner structure of Perseverance as a form of wisdom in practice. The 
synthesis indicated that Perseverance represented a dynamic form of wisdom integrating 
awareness, action, and reflection, which led individuals, organizations, and societies 
toward sustainable development from within. Ultimately, this principle embodied the 
essence of the King’s Philosophy - a way of life grounded in inner stability, balance, and 
continuous self-development. 
 

Keywords: Application, 22th Royal Working Principle, Perseverance 

  



 

 

57 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

บทนำ 
 “ความเพียร” เป็นหัวใจสำคัญของการดำรงชีวิตและการทำงานในทุกมิติ โดยเฉพาะในบริบท
ของศาสตร์พระราชาที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร ทรงเน้น
ย้ำอย่างต่อเนื่องว่า “ไม่มีสิ่งใดสำเร็จได้โดยไม่อาศัยความเพียร” หลักการทรงงานข้อที่ 22 จึงถือเป็น 
“หลักแก่นกลางของการพัฒนาอย่างยั่งยืน” ทั้งในระดับบุคคล ชุมชน และประเทศชาติ ซึ่งสะท้อนให้เห็น
ถึงพระราชจริยวัตรแห่งการลงมือทำอย่างต่อเนื่อง แม้จะอยู่ท่ามกลางอุปสรรคมากมายก็ตาม (ณัฐพงศ์ 
แย้มเจริญ, 2544) 

พระองค์ทรงถือว่าความเพียรไม่ใช่เพียงการพยายามในทางกายหรือการขยันหมั่นทำเท่านั้น 
หากแต่คือ “ความเพียรที่มีปัญญา” คือการลงมือทำด้วยความเข้าใจในเหตุปัจจัย รู้จักปรับแก้ และดำรง
อยู่ด้วยความอดทนและสติ ใน พระราชนิพนธ์เรื่องพระมหาชนก พระองค์ได้ทรงอธิบายหลักความเพียร
ผ่านสัญลักษณ์ของ “พระมหาชนก” ผู้ว่ายน้ำในมหาสมุทรอย่างไม่ย่อท้อ แม้ไม่เห็นฝั่ง ก็ยังคงเพียรต่อไป
ด้วยจิตที่มั่นคง เพราะเชื่อว่า “ตราบใดที่ยังว่ายอยู่ ชีวิตย่อมไม่สูญเปล่า” ซึ่งเป็นภาพแทนของความเพียร
อันเป็นสากลและเหนือกาลเวลา (คณิตา หอมทรัพย์, 2562) 
 ในทางพุทธปรัชญา “ความเพียร” (วิริยะ) เป็นองค์ธรรมสำคัญในโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 
และเป็นองค์มรรคข้อที่ 6 ในอริยมรรคมีองค์ 8 คือ “สัมมาวายามะ” (Right Effort) หมายถึง ความเพียรชอบ
ในการละอกุศล เจริญกุศล และดำรงกุศลไว้ให้มั่นคง (พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 2562) 
การเพียรจึงมิใช่เพียงการต่อสู้กับความยากลำบากภายนอก แต่คือ หลักวิริยสัมโพชฌงค์สะท้อนให้เห็นว่า
ความเพียรเป็นพลังพื้นฐานในการพัฒนาคุณธรรมและการดำรงจิตให้มั่นคงต่อเป้าหมายแห่งความดี (พระ
พรหมคุณาภรณ์, 2555) เพราะเป็นแรงขับเคลื่อนภายในที่ทำให้ปัญญาเกิดขึ้น และทำให้การปฏิบัติทุก
อย่างมีความต่อเนื่องไม่สะดุด 
 หลักการทรงงานข้อที่ 22 “ความเพียร” จึงสอดคล้องอย่างลึกซึ้งกับพุทธธรรมที่มุ่งเน้น “การเพียร
เพื่อประโยชน์ส่วนรวม” มากกว่าการเพียรเพื่อความสำเร็จส่วนตน ในพระราชกรณียกิจจำนวนมาก 
พระองค์มิได ้ทรงมุ ่งหวังผลลัพธ์ในระยะสั ้น แต่ทรงเพียรสร้างระบบแห่งการเร ียนรู ้ การฟื ้นฟู
ทรัพยากรธรรมชาติ และการพัฒนาคน โดยทรงใช้เวลายาวนานหลายสิบปีจนเกิดผลอย่างยั่งยืน เช่น 
โครงการชั่งหัวมัน โครงการฝนหลวงและโครงการแกล้งดิน ซึ่งต่างเป็นผลผลิตของ “ความเพียรอย่างมีปัญญา”
ที่ทรงบ่มเพาะผ่านการทดลอง การผิดพลาด และการเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ความเพียรในศาสตร์พระราชามีลักษณะเฉพาะที่เรียกว่า “เพียรอย่างพอเพียง” (Sufficiency 
Perseverance) คือการเพียรอย่างรู้ขอบเขต ไม่เร่งรัด ไม่ลุ่มหลงในผลสำเร็จ แต่ทำด้วยจิตที่มั่นคงและ
สม่ำเสมอ ทั้งนี้แนวคิดดังกล่าวได้รับอิทธิพลจากปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงที่มุ่งสร้างความสมดุลระหว่าง 
“ความมุ่งมั่น” กับ “ความพอดี” เพ่ือป้องกันไม่ให้ความเพียรกลายเป็นความหมกมุ่นหรือความเหนื่อยล้า
ทางจิตใจ (พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 2562) ความเพียรในมุมนี้จึงเปรียบเสมือน “พลัง
เงียบ” ที่ขับเคลื่อนชีวิตให้เติบโตอย่างมั่นคง 



 

 

58  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

  นอกจากนี้ ในเชิงสังคมวิทยา “ความเพียร” ยังถูกมองว่าเป็นคุณธรรมพื้นฐานของพลเมืองที่ดี 
โดยเฉพาะในสังคมไทยที่กำลังเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และวัฒนธรรมอย่าง
รวดเร็ว เยาวชนจำนวนไม่น้อยหลงใหลในความสำเร็จรวดเร็ว ( instant success) และละเลยคุณค่าของ
ความพยายามที่ต่อเนื่อง การเสริมสร้างลักษณะนิสัยแห่งความเพียรในหมู่เยาวชนจึงเป็นสิ่งจำเป็น เพ่ือ
ปลูกฝังคุณธรรมแห่งการไม่ย่อท้อและการทำงานอย่างมีวินัย (พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 
2562) งานวิจัยชี้ให้เห็นว่า เยาวชนที่มีนิสัยขยันหมั่นเพียรมักมีความยืดหยุ่นทางอารมณ์สูงกว่า และ
สามารถรับมือกับความล้มเหลวได้ดีกว่าเยาวชนที่ขาดความเพียร 
 การเพียรในเชิงจิตวิทยา (Perseverance Psychology) ยังสัมพันธ์กับแนวคิด “Growth 
Mindset” ของ Carol Dweck ที่เสนอว่า บุคคลที่เชื่อว่าความสามารถสามารถพัฒนาได้ (developable 
ability) จะมีแนวโน้มเพียรมากกว่า เพราะไม่กลัวความล้มเหลว แต่เห็นมันเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการ
เรียนรู้ การเชื่อมโยงหลักการทรงงานข้อที่ 22 กับแนวคิดนี้ จึงช่วยให้เข้าใจว่าความเพียรไม่ได้จำกัดอยู่ใน
ศาสนาหรือจิตวิญญาณเท่านั้น แต่เป็นหลักสากลที่สามารถพัฒนาได้ด้วยการฝึกฝนอย่างเป็นระบบ 
 ยิ่งไปกว่านั้น “ความเพียร” ยังสัมพันธ์กับแนวคิดของ จริยศาสตร์หลังนวยุค ที่มองว่าความดีมิใช่
ผลลัพธ์จากการบังคับ แต่เกิดจาก “การกระทำซ้ำด้วยความเข้าใจ” (Bauman, 1993) ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวทางของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ที่ทรงย้ำเสมอว่าการทำงานต้องอาศัยการเรียนรู้
และการทดลองซ้ำ ๆ โดยไม่กลัวความล้มเหลว เพราะ “ความล้มเหลวคือครูของความสำเร็จ” 
 ดังนั้น “หลักการทรงงานข้อที่ 22 : ความเพียร” จึงมิใช่เพียงแนวทางการทำงาน หากแต่เป็น 
“ปรัชญาแห่งชีวิต” ที่เชื่อมโยงระหว่างพระพุทธศาสนา จริยศาสตร์เชิงคุณธรรม และศาสตร์พระราชา 
เข้าด้วยกันอย่างกลมกลืน ความเพียรในที่นี้หมายถึงการทำอย่างต่อเนื่องด้วยปัญญาและเมตตา เป็นการ
เพียรที่ไม่ก่อความทุกข์ แต่เป็นการเพียรเพื่อสร้างคุณค่าที่ยั่งยืน ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน 
 ในบริบทโลกสมัยใหม่ การฟื้นคืนคุณค่าของความเพียรเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง โดยเฉพาะใน
สังคมไทยที่กำลังปรับตัวสู่ยุคดิจิทัลและการแข่งขันระดับโลก หลักการทรงงานข้อที่ 22 จึงเป็น “แนวทาง
เชิงปรัชญาแห่งความยั่งยืน” ที่สามารถประยุกต์ใช้ได้ทั้งในภาคการศึกษา การบริหารงานภาครัฐ ภาค
ธุรกิจ และการพัฒนาตนเอง เพราะท้ายที่สุดแล้ว “ความเพียร” มิใช่เพียงหนทางสู่ความสำเร็จ แต่คือ 
“ความงามของการไม่ยอมแพ้” อันเป็นรากฐานแห่งความเป็นมนุษย์อย่างสมบูรณ์ 
 

วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 1. เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดและสาระของ “ความเพียร” ตามหลักการทรงงานในเชิงปรัชญา 
 2. เพ่ือวิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลักความเพียรในชีวิตและการทำงาน 
  



 

 

59 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

วิเคราะห์แนวคิดและตีความเชิงปรัชญา 
 แนวคิดเรื่อง “ความเพียร” ในหลักการทรงงานข้อที่ 22 ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว
ภูมิพลอดุลยเดชมหาราช มีรากฐานมาจากโลกทัศน์แบบพุทธที่มอง “ชีวิต” เป็นกระบวนการของเหตุ
ปัจจัย (ปฏิจจสมุปบาท) ซึ่งทุกสิ่งดำรงอยู่ได้เพราะอาศัยความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล การจะให้สิ่งใด
เกิดขึ้นจึงต้อง “เพียรทำ” ให้ครบเงื่อนไขแห่งเหตุ พระองค์จึงทรงเน้นว่า “การเพียร” มิใช่เพียงการลง
แรงหรือขยันหมั่นทำ หากแต่เป็นการกระทำอย่างมีสติ ปัญญา และความเข้าใจในความเป็นเหตุเป็นผล
ของธรรมชาติ (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ในมิติของ พุทธปรัชญา “ความเพียร” (วิริยะ, Viriya) ถือเป็นหนึ่งใน “โพธิปักขิยธรรม 37 
ประการ” และยังปรากฏอยู่ใน มรรคมีองค์ 8 ในฐานะองค์ธรรมของ “สัมมาวายามะ” (Right Effort) 
ซึ่งหมายถึง “ความเพียรชอบ” กล่าวคือ เพียรละอกุศล เพียรรักษากุศล และเพียรสร้างกุศลใหม่  
(พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 2562) ความเพียรที่พระพุทธองค์ทรงสอนจึงมิใช่เพียงการดิ้นรน 
แต่คือ “การกระทำด้วยปัญญา” อันมีเป้าหมายเพื่อการดับทุกข์ ซึ่งแนวคิดนี้สอดคล้องอย่างลึกซึ้งกับ
หลักการทรงงานของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ที่ทรงมุ่ง “ทำงานเพื่อแก้ปัญหา” มิใช่ 
“ทำงานเพ่ืออำนาจหรือชื่อเสียง” 
 พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงสาธิตแนวคิดนี้ใน พระราชนิพนธ์เรื่องพระมหา
ชนก ซึ่งเป็นวรรณกรรมเชิงสัญลักษณ์ทางปรัชญา โดยพระมหาชนกผู้ว่ายน้ำข้ามมหาสมุทรแม้ไม่เห็นฝั่ง 
เปรียบเสมือน “มนุษย์ผู้เพียรด้วยปัญญา” ที่เข้าใจความไม่แน่นอนของชีวิต แต่ยังคงกระทำด้วยศรัทธา
และความอดทน เนื้อหาในพระราชนิพนธ์จึงสะท้อน “จิตวิญญาณแห่งความเพียร” ที่ตั้งอยู่บนหลักของ  
อิทธิบาท 4 ได้แก่ ฉันทะ (ความพอใจในการกระทำ), วิริยะ (ความพยายาม), จิตตะ (ความตั้งใจ), และ
วิมังสา (การใคร่ครวญผล) (คณิตา หอมทรัพย์, 2562) การเพียรในมิตินี้จึงมิใช่การทำแบบเร่งรีบ แต่คือ 
“ความพยายามที่ผ่านการไตร่ตรองอย่างมีสติ” ซึ่งเป็นแก่นของจริยธรรมแห่งการพัฒนาในศาสตร์
พระราชา 
 1. ความเพียรในมิติของจริยศาสตร์เชิงคุณธรรม (Virtue Ethics) 
 เมื่อพิจารณาตามแนวคิดของอริสโตเติล (Aristotle’s Nicomachean Ethics) คุณธรรมคือ 
“ความสมดุลระหว่างสองสุดโต่ง” (Doctrine of the Mean) ซึ่งความเพียรก็อยู่ระหว่าง “ความเกียจ
คร้าน” กับ “ความหมกมุ่นจนขาดสติ” การเพียรจึงเป็นการเดินทางของปัญญาที่รู้จัก “จังหวะของการลง
มือทำ” ซึ่งตรงกับหลัก “เพียรอย่างพอเพียง” ในศาสตร์พระราชา กล่าวคือ “ทำด้วยความเข้าใจ ไม่เร่ง
เร้า แต่ไม่หยุดนิ่ง” (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ในทำนองเดียวกัน ซิกมุนด์ เบามันน์ (Zygmunt Bauman) ในแนวจริยศาสตร์หลังนวยุค 
(Postmodern Ethics) เห็นว่า ความดีมิได้เกิดจากกฎเกณฑ์ภายนอก หากแต่เกิดจาก “การกระทำซ้ำ
ด้วยความรับผิดชอบ” (Bauman, 1993) พระราชกรณียกิจของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 
แสดงให้เห็นแนวทางนี้อย่างชัดเจน พระองค์ทรงเพียรทำสิ่งเล็กๆ ซ้ำๆ เช่น การทดลองในโครงการแกล้งดิน 



 

 

60  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

 ฝนหลวง หรือการพัฒนาพันธุ์ข้าว โดยไม่หวังผลในทันที แต่ทรงทำด้วยความเข้าใจและความเมตตาต่อ
ประชาชน สิ่งนี้จึงเป็น “จริยศาสตร์แห่งความเพียร” ที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงจากภายในสู่ภายนอก 
 2. ความเพียรในมิติของพุทธจิตวิทยาและภาวนา 
 ในเชิงพุทธจิตวิทยา “ความเพียร” เป็นพลังแห่งจิตที่ผลักดันให้มนุษย์พัฒนาได้อย่างต่อเนื่อง 
ความเพียรเป็นพลังเชิงบวกที่มีรากฐานจาก “ความเข้าใจตนเอง” และ “การรู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลง” 
(พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 2562) จิตที่เพียรอย่างมีสติย่อมไม่ตกอยู่ในความฟุ้งซ่านหรือ
ความย่อท้อ แต่สามารถแปรเปลี่ยนพลังความทุกข์ให้เป็นแรงแห่งการเติบโต ซึ่งตรงกับพระราชดำรัสของ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ที่ว่า “งานยากคือโอกาสให้เราฝึกใจให้เข้มแข็ง” 
 ในแง่นี้ “ความเพียร” จึงมีความสัมพันธ์โดยตรงกับหลัก  สมาธิ (Samadhi) และ สติ (Sati) 
เพราะการเพียรโดยปราศจากสมาธิย่อมกลายเป็นความเร่งรีบและเบื่อหน่าย ขณะที่การมีสมาธิโดยไม่มี
ความเพียรก็ย่อมไม่เกิดผล การฝึกสมาธิและสติจึงเป็นเครื่องกลั่นกรองความเพียรให้กลายเป็นพลังที่
สมดุลและสร้างสรรค์ (คณิตา หอมทรัพย์, 2562) 
 3. ความเพียรในฐานะปรัชญาแห่งการพัฒนา (Philosophy of Development) 
 แนวคิดเรื ่อง “ความเพียร” ในศาสตร์พระราชาไม่ใช่เพียงคุณธรรมส่วนบุคคล แต่เป็นหลัก
ปรัชญาแห่งการพัฒนา (Development Philosophy) ที่เน้นการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่องผ่านการ
เรียนรู้ พระองค์ทรงมองการพัฒนาในฐานะ “กระบวนการทางธรรม” ที่ต้องใช้เวลา ความอดทน และ
ความเข้าใจ เช่นเดียวกับการปลูกต้นไม้ที่ต้องอาศัยทั้งดิน น้ำ และแสง ไม่สามารถเร่งให้เติบโตได้ในวัน
เดียว (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ในเชิงระบบคิด การเพียรจึงเป็น “ตัวเชื่อม” ระหว่างปัญญาและการปฏิบัติ (Praxis) กล่าวคือ 
เมื่อบุคคลเข้าใจปัญหาอย่างลึกซึ้ง ย่อมเพียรแก้ปัญหาด้วยวิธีที่เหมาะสม ความเพียรจึงเป็นพลังขับเคลื่อน
ให้เกิดการพัฒนาอย่างยั่งยืน (พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 2562) 
 4. ความเพียรในมิติของอัตถิภาวนิยม (Existential Perseverance) 
 หากพิจารณาผ่านกรอบของ อัตถิภาวนิยม (Existentialism) ของซอเรน เคียร์เคอกอร์ 
(Kierkegaard) และฌอง ปอล ซาร์ตร์ (Sartre) จะเห็นว่า “ความเพียร” เป็นการยืนยัน “การมีอยู่ของ
ตนเอง” ผ่านการเลือกที่จะไม่ยอมแพ้ต่อสถานการณ์ การเพียรคือ “การกระทำเพื่อยืนยันอิสรภาพทาง
จิต” ซึ่งสอดคล้องกับแนวทางของพระมหาชนกที่แม้ต้องเผชิญความมืดและความเหนื่อยล้า ก็ยังเลือกที่
จะว่ายต่อไป เพราะ “การว่าย” คือการดำรงอยู่ของชีวิตนั้นเอง (คณิตา หอมทรัพย์, 2562) 
 แนวคิดนี้ชี้ให้เห็นว่าความเพียรเป็นมากกว่าคุณธรรม หากแต่เป็น “การตระหนักรู้ถึงคุณค่าของ
การมีชีวิต” ซึ่งอยู่เหนือผลลัพธ์ทางวัตถุ ความเพียรในปรัชญาศาสตร์พระราชาจึงไม่เพียงช่วยพัฒนาสังคม 
แต่ยังช่วยยกระดับจิตใจของมนุษย์ให้เข้าใจความหมายของการมีอยู่และการกระทำ 
 
 



 

 

61 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 5. การตีความใหม่ในบริบทโลกสมัยใหม่ 
 ในยุคดิจิทัลที่ผู้คนมักมุ่งหวังความสำเร็จอย่างรวดเร็ว “ความเพียร” ถูกท้าทายด้วยค่านิยมของ 
“ความสะดวกทันใจ” (instant gratification) การตีความหลักการทรงงานข้อที่ 22 ในบริบทนี้ จึงเป็น
การคืนคุณค่าให้กับ “ความช้าอย่างมีความหมาย” (meaningful slowness) ซึ่งคือการเพียรที่เน้น
คุณภาพของกระบวนการมากกว่าความเร็วของผลลัพธ์ การเพียรแบบนี้ส่งเสริมจิตสำนึกแห่งความ
รับผิดชอบและความม่ันคงทางอารมณ์ (Dweck, 2006) 
 พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงแสดงให้เห็นว่า การเพียรในโลกที่ไม่แน่นอน
ต้องอาศัย “การเรียนรู้ตลอดชีวิต” (Lifelong Learning) เพราะความเพียรที่แท้ไม่ใช่การฝืน แต่คือ 
“การปรับตัวอย่างมีสติ” ซึ่งสอดคล้องกับแนวทางพุทธภาวนาและแนวคิดปรัชญาหลังนวยุคที่มองว่า
ความดีเกิดจากการเรียนรู้ในความไม่สมบูรณ์ (Bauman, 1993) 
 กล่าวโดยสรุป “ความเพียร” ในหลักการทรงงานข้อที่ 22 สามารถตีความได้ว่าเป็น “ปรัชญา
แห่งการดำเนินชีวิตและการพัฒนา” ที่บูรณาการทั้งพุทธธรรม ปัญญาเชิงจริยศาสตร์ และการปฏิบัติจริง
ในชีวิตประจำวัน เป็นความเพียรที่ตั้งอยู่บนทางสายกลาง (Middle Path) ไม่เร่งร้อนแต่ไม่ละเลยไม่ยึด
ติดผลแต่ไม่หยุดนิ่ง และเป็นการเพียรที่มีความสุขในทุกก้าวแห่งการกระทำ 
 

เทคนิคการประยุกต์ใช้ 
 เมื่อเข้าใจแก่นแท้ของ “ความเพียร” ในศาสตร์พระราชาแล้วเราจะเห็นว่า ความเพียรไม่ใช่เพียง 
“การลงแรงทำต่อเนื่อง” หากแต่คือ “กระบวนการแห่งการเรียนรู้ที่ยาวนาน” ซึ่งผสานสติ ปัญญา และ
เมตตาเข้าด้วยกันอย่างละเอียดอ่อน พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงมอง “ความเพียร” 
ว่าเป็นหัวใจของทุกโครงการพระราชดำริ เพราะพระองค์ทรงเชื่อว่า “ไม่มีสิ่งใดสำเร็จในทันที แต่ทุกสิ่ง
ย่อมสำเร็จได้ หากเพียรด้วยความเข้าใจ” (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ในทางปรัชญา “ความเพียร” คือการยืนยันศักยภาพของชีวิต ที่ไม่ยอมจำนนต่อความไม่แน่นอน
ของโลก แต่เลือกจะ “ว่ายน้ำต่อไป” เช่นเดียวกับพระมหาชนกที่แม้ไม่เห็นฝั่ง ก็ยังดำรงการว่ายด้วย
ศรัทธาและปัญญา (คณิตา หอมทรัพย์, 2562) การเพียรจึงไม่ใช่การบังคับตนเองให้เหนื่อย แต่คือการ
แปรพลังชีวิตให้กลายเป็น “กระบวนการเรียนรู้และเติบโตอย่างยั่งยืน” 
 ด้วยเหตุนี้ การประยุกต์ใช้หลักการทรงงานข้อที่ 22 จึงต้องไม่หยุดอยู่แค่ “การยึดมั่นทำงานหนัก”
แต่ต้องขยายเป็น “กระบวนการเพียรอย่างมีระบบ” ที่หลอมรวมความเข้าใจ ความต่อเนื่อง และความสุข
ในการลงมือทำอย่างกลมกลืน วิทย์จึงสังเคราะห์แนวทาง “กระบวนการ PERSEVERE (9 ขั้นตอน)” ขึ้น 
เพื่อเป็นกรอบการปฏิบัติที่ทำให้ “ความเพียร” กลายเป็นวิถีแห่งการทำงานและการพัฒนาชีวิตอย่าง
แท้จริง 



 

 

62  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

  กระบวนการนี้ไม่ใช่เพียงลำดับเชิงเทคนิค แต่เป็น “กระบวนการภาวนาเชิงปฏิบัติ” ที่ช่วยให้ผู้
ปฏิบัติพัฒนา ทั้งผลลัพธ์และภายในจิตใจ ไปพร้อมกัน โดยแต่ละข้ันตอนจะค่อย ๆ เปลี่ยนความเพียรจาก 
“แรงกาย” ไปสู่ “แรงใจ” และในที่สุดสู่ “แรงปัญญา” 
 1. Purpose & Public Benefit – เพียรด้วยเป้าหมายเพื่อส่วนรวม 
 การเพียรที่มีคุณค่าย่อมเริ่มจากเจตน์จำนงที่ชัดเจน พระราชดำรัสของพระบาทสมเด็จพระ
เจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงเน้นเสมอว่า “งานทุกงานต้องเกิดประโยชน์แก่ประชาชน” ดังพระราชดำรัส 
ที่พระราชทานในพิธีประดับยศนายตำรวจชั้นนายพล ณ พระตำหนักจิตรลดารโหฐาน วันที่ 15 มกราคม 
2519 ความว่า “...สามัคคีนี้ก็คือการเห็นแก่บ้านเมือง และช่วยกันทุกวิถีทาง เพื่อที่จะสร้างบ้านเมืองให้
เข้มแข็ง ด้วยการเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน และทำงานด้วยความซื่อสัตย์สุจริต ต้องส่งเสริมงานของกัน
และกัน และไม่ทำลายงานของกันและกัน มีเรื่องอะไรให้ได้พูดปรองดองกัน อย่าเรื่องใครเรื่องมัน และ
งานก็ทำงานอย่างตรงไปตรงมา นึกถึงประโยชน์ส่วนรวม...”  (สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพ่ือ
ประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ, 2568) ดังนั้น ขั้นแรกของกระบวนการเพียร คือการ 
“ตั้งเป้าหมายจากความหมาย” ไม่ใช่จากความทะเยอทะยานส่วนตัว ผู้ปฏิบัติควรถามตนเองว่า “สิ่งที่ฉัน
เพียรทำนี้ จะช่วยให้ใครมีชีวิตดีขึ้น?” 
เมื่อเป้าหมายเชื่อมโยงกับประโยชน์ส่วนรวม ความเพียรจะไม่กลายเป็นภาระ แต่เป็นแรงบันดาลใจที่ไม่รู้
จบ เพราะทุกความเหนื่อยย่อมมีความหมาย 
 2. Examine Causes & Nature – เพียรโดยเข้าใจธรรมชาติของปัญหา 
 การเพียรโดยไม่เข้าใจ “เหตุแห่งปัญหา” ย่อมนำไปสู่การหลงทาง พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว
รัชกาลที่ 9 ทรงสอนว่า “ให้ใช้ธรรมชาติช่วยธรรมชาติ” หมายถึงการไม่เร่งฝืน แต่ค่อย ๆ แก้ไขโดยเข้าใจ
ระบบทั้งหมด (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) ในขั้นนี้ ผู้ปฏิบัติต้องเรียนรู้ที่จะมองปัญหาอย่างองค์รวม เห็น
ความเชื่อมโยงของสิ่งต่าง ๆ และยอมรับความจริงว่าทุกการเปลี่ยนแปลงต้องอาศัยเวลา การเพียรที่แท้จึง
ไม่ใช่การเร่ง แต่คือการ “ทำให้เหตุพร้อม” เพ่ือให้ผลเกิดอย่างมั่นคง 
 3. Right-Sized Start – เพียรจากสิ่งเล็กที่ทำได้จริง 
 พระองค ์ทรงสอนว ่า “เร ิ ่มจากจ ุดเล ็ก ๆ ท ี ่อย ู ่ ใกล ้ต ัวก ่อน แล ้วค ่อยขยายออกไป” 
(Porpeang.org, 2021) การเพียรจึงไม่จำเป็นต้องเริ่มจากสิ่งยิ่งใหญ่ แต่เริ่มจากสิ่งเล็กที่ทำได้แน่ เช่น 
การลงมือทำวันละนิดแต่ต่อเนื่อง เพราะ “เพียรวันละน้อย ย่อมดีกว่าหยุดอยู่กับที่” ในเชิงจิตวิทยา นี่คือ
การสร้าง Momentum แห่งจิตใจ ให้เคลื่อนไปข้างหน้าโดยไม่เหนื่อย การเพียรเล็ก ๆ แต่สม่ำเสมอ คือ
รากของความสำเร็จที่ยิ่งใหญ่ 
 4. Structure Habits & Discipline - เพียรด้วยวินัยและระบบชีวิต 
 ความเพียรจะไม่ยั่งยืน หากไม่มีระบบรองรับ พระองค์ทรงเป็นแบบอย่างของ “วินัยแห่งความ
เพียร” ผ่านการทรงงานเป็นประจำทุกวันแม้ในวันที่พระวรกายไม่แข็งแรง  การเพียรในชีวิตประจำวันจึง
ควรถูก “ฝังในกิจวัตร” เช่น การตื่นเช้า การบันทึกงาน การใคร่ครวญก่อนนอน ผู้ที่เพียรอย่างมีวินัยจะไม่



 

 

63 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

ต้องอาศัยแรงผลักจากภายนอก เพราะระบบในชีวิตได้กลายเป็น “แรงขับภายใน” แล้ว “กษัตริย์ผู้เพียร
พยายาม ดังคติธรรมในพระราชนิพนธ์พระมหาชก ที่ว่า “...แม้จะไม่เห็นฝั่ง ก็ยังว่ายน้ำต่อไป เพราะถ้าไม่
เพียรว่ายน้ำก็จะตกเป็นอาหาร ปู ปลา จมน้ำตายก่อนถึงฝั ่ง” (สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพ่ือ
ประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ, 2568) 
 5. Experiment–Learn–Adjust – เพียรเรียนรู้จากการลองผิดลองถูก 
 พระมหาชนกคือสัญลักษณ์ของ “การเพียรที่เรียนรู้” เพราะแม้จะว่ายไม่เห็นฝั่ง แต่ก็ไม่หยุด
พิจารณาวิธีใหม่ ๆ เพื่อเอาชีวิตรอด (คณิตา หอมทรัพย์, 2562) ขั้นนี้เน้นให้ผู้เพียรกล้า “ลอง” และ 
“ปรับ” ไม่ใช่ “ทำซ้ำโดยไม่เข้าใจ” 
 การเพียรในยุคใหม่จึงต้องคู่กับการประเมินและเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง (PDCA) เพราะความเพียรที่
แท้ไม่ใช่การฝืน แต่คือการ “พัฒนาอย่างมีสติ” 
 6. Verify Value for the Community – เพียรจนเกิดคุณค่าต่อสังคม 
 ความเพียรที่สมบูรณ์ต้องไม่จบลงที่ความสำเร็จส่วนตน แต่ต้องสร้างคุณค่าให้ผู้อื่น เมื่อบุคคล
เพียรจนเกิดผล เขาควรถามต่อว่า “สิ่งที่เราทำนั้น เกิดประโยชน์ต่อผู้อื่นจริงหรือไม่?” แนวคิดนี้สะท้อน
ในทุกโครงการพระราชดำริที่วัดความสำเร็จจาก “คุณภาพชีวิตของประชาชน” ไม่ใช่จากตัวเลขหรือ
ตัวชี ้ว ัดทางเศรษฐกิจ (สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพื ่อประสานงานโครงการอันเนื ่องมาจาก
พระราชดำริ, 2568) 
 7. Expand & Embed - เพียรขยายผลและปลูกฝังเป็นวัฒนธรรม 
 เมื่อการเพียรเริ่มผลิดอกออกผล ต้องมีการส่งต่อและขยายผล การแบ่งปันบทเรียนหรือสร้าง
ต้นแบบคือการทำให้ความเพียรกลายเป็นพลังร่วมของสังคม (Royal Development Projects Board, 2018) 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงเปรียบโครงการแต่ละแห่งเป็น “เมล็ดพันธุ์แห่งการเรียนรู้” 
ที่จะเติบโตเมื่อถูกปลูกต่อในใจคนอื่น ในขั้นนี้ ความเพียรเริ่มเปลี่ยนจาก “การกระทำของบุคคล” ไปสู่ 
“วัฒนธรรมแห่งความดีร่วมกัน” 
 8. Rest & Renew - เพียรอย่างรู้จักพัก 
 การเพียรที่แท้ต้องมีการพักอย่างรู้ประมาณ เพราะหากฝืนเกินพอดี ความเพียรจะกลายเป็น
ความทุกข์ พระองค์ทรงย้ำเสมอว่า “ความสุขต้องเกิดจากความสมดุล” (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ในทางพุทธปรัชญา การพักคือ “อุเบกขา” การวางใจอย่างเป็นกลาง เพ่ือฟ้ืนพลังและกลับมาทำ
ใหม่ด้วยจิตที่บริสุทธิ์กว่าเดิม การเพียรแบบนี้จึงไม่หมดแรง แต่ยิ่งทำยิ่งละเอียดและลึกซึ้งข้ึน 
 9. Elevate Others – เพียรเพื่อยกระดับผู้อ่ืน 
 สุดท้ายของกระบวนการ ความเพียรจะสมบูรณ์ก็ต่อเมื่อ “เปลี่ยนจากการเพียรเพื่ออยู่รอดเป็น
การเพียรเพ่ือยกระดับชีวิตของผู้อ่ืน” ดังพระราชดำรัสที่ว่า “ความสุขที่แท้ คือการทำให้ผู้อ่ืนมีความสุข” 
(สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพ่ือประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ, 2568) ผู้ที่เพียรในขั้นนี้
ไม่ต้องการรางวัล แต่มี “ความปีติจากการเห็นผู้อื่นเติบโต” ซึ่งคือยอดแห่งความเพียรในเชิงจิตวิญญาณ 



 

 

64  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

  สรุปได้ว่า ความเพียรที่แท้ มิใช่เพียงการทำต่อเนื่อง แต่คือการ “เดินทางจากเป้าหมาย สู่ปัญญา 
แล้วกลับมาที่หัวใจ” กระบวนการ PERSEVERE คือเส้นทางภายในที่หลอมรวมการเข้าใจเหตุ, การลงมือทำ
, การพัฒนาอย่างต่อเนื่อง, การพัก, และการแบ่งปัน เมื่อปฏิบัติครบทั้ง 9 ขั้นตอน ความเพียรจะเปลี่ยนจาก 
“แรงผลักแห่งความฝัน” ไปสู่ “แรงดึงแห่งความสุข” ซึ่งคือสาระของหลักการทรงงานข้อที่ 22 อย่างแท้จริง 
 

มีความเพียรแล้ว ดอีย่างไร 
 พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 เคยพระราชทานพระบรมราโชวาทว่า “การทำงานทุก
อย่าง ถ้ามีความเพียร มีความอดทน ไม่ย่อท้อ ถึงจะช้า แต่จะสำเร็จแน่นอน” คำกล่าวนี้ไม่ใช่เพียงถ้อยคำ
ปลุกใจ หากแต่เป็นปรัชญาแห่งการดำเนินชีวิตที่ลึกซึ้ง เพราะ “ความเพียร” ไม่ได้สร้างเพียงผลลัพธ์ของ
งานเท่านั้น แต่ยังสร้าง “ผลภายใน” ให้กับผู้ปฏิบัติด้วย ผู้ที่เพียรอย่างมีปัญญาและเมตตา ย่อมได้รับ
ประโยชน์ทั้งทางจิตใจ ปัญญา ความสัมพันธ์ และสังคมในระยะยาว (สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพ่ือ
ประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำร,ิ 2568) 
 1. ความเพียรทำให้จิตใจมั่นคงและมีศักยภาพในการฟื้นตัว (Resilience) 
 เมื่อบุคคลเพียรทำสิ่งใดอย่างต่อเนื่อง แม้เผชิญอุปสรรค เขาจะค่อย ๆ พัฒนาความเข้มแข็งทางใจ 
(mental toughness) เพราะความเพียรบ่มเพาะ “อุเบกขา” และ “ขันติ” ซึ่งเป็นองค์ธรรมของโพชฌงค์
ในพระพุทธศาสนา ผู้มีความเพียรจึงไม่หวั่นไหวต่อคำตำหนิหรือความล้มเหลว แต่ใช้สิ่งเหล่านั้นเป็น 
“เครื่องฝึกใจ” (พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต), 2562) 
 ในมุมจิตวิทยา ความเพียรสัมพันธ์โดยตรงกับ “ภาวะลื่นไหลแห่งจิตใจ (flow state)” ซึ่งเกิด
เมื่อบุคคลจดจ่อในสิ่งที่ทำ เมื่อถึงจุดนั้น การทำงานไม่ใช่ภาระ แต่กลายเป็น “สมาธิในชีวิตประจำวัน” 
ที่ทำให้เกิดความสุขอย่างสงบภายใน ดังพระราชดำรัสที่ว่า “ทำงานให้มีความสุข งานจะออกมาดี” 
(สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพ่ือประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ, 2568) 
 2. ความเพียรทำให้เกิดปัญญาและการรู้เท่าทันชีวิต 
 การเพียรอย่างต่อเนื่องช่วยให้มนุษย์เรียนรู้จากประสบการณ์อย่างลึกซึ้ง  ทุกครั้งที่พยายามและ
พลาด คือการสะสมองค์ความรู ้ใหม่ ซึ ่งเป็น “ปัญญาเชิงประสบการณ์” (experiential wisdom) 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงแสดงให้เห็นอย่างชัดในทุกโครงการทดลอง เช่น โครงการ
ฝนหลวง หรือโครงการแกล้งดิน ซึ่งล้วนเกิดจากการทดลองซ้ำ ๆ ด้วยความเข้าใจในธรรมชาติของเหตุ
และผล (ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ, 2544) 
 ในเชิงพุทธปรัชญา “ปัญญา” เป็นผลโดยตรงของ “วิริยะ” เพราะผู้ที่เพียรด้วยสติย่อมเห็นความ
จริงตามธรรม เมื่อทำอย่างต่อเนื่องด้วยใจที่เปิดรับ เขาจะมองเห็นความเชื่อมโยงของสิ่งต่าง ๆ เกิดความ
เข้าใจในกฎแห่งเหตุปัจจัย (ปฏิจจสมุปบาท) และเห็นว่า “ทุกความล้มเหลวคือธรรมชาติของการเรียนรู้”  
นี่คือผลสูงสุดของการเพียรที่กลั่นออกมาเป็น โยนิโสมนสิการ หรือ “การคิดโดยแยบคาย” 
 



 

 

65 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 3. ความเพียรสร้างความสัมพันธ์ที่ม่ันคงและไว้วางใจได้ 
 ผู้ที่มีความเพียรมักมีคุณลักษณะของความอดทนและความรับผิดชอบสูง เขาจะไม่รีบตัดสินผู้อ่ืน 
และไม่ยอมแพ้ต่อความเข้าใจผิดในระยะแรก สิ่งนี้ทำให้เขากลายเป็น “บุคคลที่ผู้อื่นไว้วางใจ” ซึ่งเป็น
หัวใจของความสัมพันธ์เชิงบวกท้ังในครอบครัว องค์กร และสังคม 
 พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงเป็นแบบอย่างของ “ผู้นำที่เพียรรับฟัง” พระองค์
ทรงใช้เวลาลงพ้ืนที่ รับฟังชาวบ้านอย่างต่อเนื่อง จนเกิดความไว้วางใจและศรัทธา การเพียรในการสื่อสาร
อย่างมีเมตตาเช่นนี้เอง ที่ทำให้ศาสตร์พระราชาไม่ใช่เพียงแนวคิด แต่กลายเป็นวัฒนธรรมร่วมของคนไทย 
(คณิตา หอมทรัพย์, 2562) 
 ดังนั้น ความเพียรในมิติของความสัมพันธ์ คือการ “เพียรเข้าใจผู้อ่ืน” และ “เพียรอดทนต่อความ
แตกต่าง” ซึ่งเป็นรากฐานของสังคมท่ีสงบสุขและสมานฉันท์ 
 4. ความเพียรเป็นพลังขับเคลื่อนการพัฒนาอย่างย่ังยืน (Sustainable Development) 
 ในระดับสังคม ความเพียรคือพลังเงียบที่ผลักดันการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง ศาสตร์พระราชา
มีโครงการกว่า 4,000 โครงการทั่วประเทศ ซึ่งทุกโครงการล้วนเริ่มจากการเพียรเล็ก ๆ ที่ยาวนาน เช่น 
การพัฒนาแหล่งน้ำ การทดลองปลูกป่า การส่งเสริมอาชีพในท้องถิ่น พระองค์ไม่ทรงหวังผลลัพธ์ในระยะ
สั้น แต่ทรงมุ่ง “สร้างระบบที่อยู่ได้ด้วยตนเอง” (สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพ่ือประสานงานโครงการ
อันเนื่องมาจากพระราชดำริ, 2568) 
 การเพียรเช่นนี้ก่อให้เกิดผลดีในระยะยาว คือ 
  (1) ประชาชนมีความมั่นคงในชีวิตและรายได้ 
  (2) ชุมชนเข้มแข็งและช่วยเหลือตนเองได้ 
  (3) สิ่งแวดล้อมได้รับการฟื้นฟูอย่างยั่งยืน 
  (4) คนไทยมีจิตสำนึกเรื่องความพอเพียงและการเสียสละ 
 กล่าวได้ว่า “ความเพียร” เป็นหัวใจของ “ความยั่งยืน” เพราะทุกความยั่งยืนต้องอาศัยเวลาและ
ความต่อเนื่อง 
 5. ความเพียรเปลี่ยนการทำงานให้กลายเป็นการภาวนา 
 ในมิติสูงสุด “การเพียร” คือการเปลี่ยน “งาน” ให้กลายเป็น “ธรรมะ” เมื่อบุคคลเพียรทำสิ่งใด
ด้วยสติ ปัญญา และความสุข งานนั้นย่อมกลายเป็นการฝึกจิตอย่างหนึ่ง ผู้ทำจะไม่ติดอยู่ที่ผลสำเร็จ แต่จะมี
ความปีติในทุกขั้นตอนของการกระทำ นี่คือสิ่งที่พระพุทธองค์ทรงเรียกว่า “สัมมาวายามะ” ความเพียรที่
ถูกต้องและเป็นทางสู่ความหลุดพ้น 
 ดังนั้น เมื่อทำงานอย่างมีความเพียร ชีวิตจะไม่เหนื่อยจากการดิ้นรน แต่จะเปี่ยมด้วยความหมาย 
เพราะทุกวันกลายเป็นการภาวนาในทางโลก เป็นการ “ฝึกใจให้ละเอียดขึ้น” พร้อมกับ “สร้างประโยชน์ให้
โลกมากขึ้น” และนั่นคือสิ่งที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงเป็นแบบอย่างให้คนไทยทั้งชาติ 



 

 

66  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

  สรุปได้ว่า การมีความเพียรจึงมิได้หมายถึงการทำงานหนักอย่างไม่หยุดพัก แต่หมายถึงการดำเนิน
ชีวิตอย่างมีเป้าหมาย เข้าใจเหตุปัจจัย ยอมรับความเปลี่ยนแปลง และเดินไปข้างหน้าอย่างไม่ย่อท้อ ผู้มี
ความเพียรย่อมพบ “ความสุขเชิงลึก” ที ่เกิดจากการรู ้ว ่าตนได้ทำดีที ่สุดแล้ว  ดังพระราชดำรัสของ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ที่ว่า “ทำให้ดีที่สุดในหน้าที่ของเรา แล้วผลที่ดีจะตามมาเอง” นี่คือ
ผลลัพธ์สูงสุดของความเพียร คือ “ความสงบใจที่เกิดจากการทำเต็มกำลัง” ซึ่งเป็นทั้งคุณธรรมแห่งชีวิตและ
หัวใจของความยั่งยืนตามศาสตร์พระราชา 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิเคราะห์หลักการทรงงานข้อที่ 22 “ความเพียร” ร่วมกับแนวคิดในพระราชนิพนธ์ 
พระมหาชนก, พระธรรมคำสอนเรื่อง “สัมมาวายามะ” และหลักพุทธจริยศาสตร์ พบว่า “ความเพียร” มิใช่
เพียงคุณธรรมของผู้ทำงานหนัก แต่คือ “พลังแห่งการตื่นรู ้และสร้างสรรค์” ที่เชื ่อมโยงระหว่างจิตใจ 
ปัญญา การกระทำ และความสุข โดยมีรากฐานจากการ “ทำอย่างต่อเนื่องด้วยสติและปัญญา” และมีผล
คือ “การเปลี่ยนแปลงจากภายในสู่ภายนอก” อย่างยั่งยืน 
 ในเชิงปรัชญา ความเพียรเป็น Ethical Praxis หรือการปฏิบัติทางจริยธรรมที่มีจิตวิญญาณเป็น
ศูนย์กลาง ส่วนในเชิงพุทธธรรม ความเพียรคือ “วิริยะ” หนึ่งในโพชฌงค์ 7 ซึ่งนำไปสู่การตรัสรู้ และในเชิง
ศาสตร์พระราชา ความเพียรคือหัวใจของ “การพัฒนาอย่างต่อเนื่อง” ที่ทรงแสดงให้เห็นผ่านทุกโครงการ
ว่า “ไม่มีความสำเร็จใดเกิดจากความเร่งรีบ” แต่เกิดจาก “ความเพียรที่ไม่หยุดนิ่ง” 
พระราชนิพนธ์ พระมหาชนก จึงเปรียบเสมือน “ปริยัติแห่งความเพียร” ส่วนโครงการพัฒนาในศาสตร์
พระราชา คือ “ปฏิบัติแห่งความเพียร” และสิ่งที่ประชาชนเรียนรู้จากพระองค์ คือ “ปฏิเวธแห่งความ
เพียร” 
 ทั้งสามระดับนี้ ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ จึงกลายเป็น “วงจรแห่งความเพียร” ที่ก่อให้เกิดองค์
ความรู้ใหม่ว่าด้วย “Perseverance as Developmental Philosophy” หรือ “ปรัชญาความเพียรใน
ฐานะกระบวนการพัฒนา” 
 สามารถสรุปเป็นโมเดลเชิงระบบที่เรียกว่า P.E.A.R. Model ซึ่งแสดงให้เห็นว่าความเพียรคือ 
“วงจรปัญญาเชิงจริยธรรม” ที่ทำให้มนุษย์พัฒนาอย่างยั่งยืนได้ท้ังในระดับบุคคลและสังคม  



 

 

67 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
แผนภาพที่ 1 P.E.A.R. Model: The Perseverance Wisdom Framework 
 

 P.E.A.R. Model: The Perseverance Wisdom Framework มีองค์ประกอบที่สำคัญ ดังนี้ 
 P - Patience & Presence (ความอดทนและการอยู่กับปัจจุบัน)  
 เริ่มต้นจากการมีสติ รู้ตัว และยอมรับความจริงอย่างไม่หลีกหนี เป็นฐานของความเพียร ปรากฏ
ในศาสตร์พระราชา ได้แก่ พระมหาชนกว่ายน้ำอยู่กลางมหาสมุทรโดยไม่คาดหวังผล แต่ทำหน้าที่ของตน
อย่างมั่นคง ส่วนผลลัพธ์ที่เกิดขึ้น ได้แก่ จิตใจมั่นคง เกิดสมาธิ และพลังแห่งการฟ้ืนตัว (Resilience) 
 E - Empathetic Endeavor (เพียรด้วยเมตตาและเห็นใจผู้อ่ืน) 
 เพียรไม่ใช่เพื่อเอาชนะ แต่เพื่อสร้างประโยชน์แก่ผู้อื ่น เป็นการเพียรด้วยหัวใจแห่งความรัก  
ปรากฏในศาสตร์พระราชา ได้แก่ การลงพื้นที่ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 ทรงฟังเสียง
ประชาชนอย่างไม่เหน็ดเหนื่อย ส่วนผลลัพธ์ที่เกิดขึ้น ได้แก่ เกิดความสัมพันธ์แห่งความไว้วางใจและ
สมานฉันท์ 
 A - Analytical Action (เพียรด้วยปัญญาและการเรียนรู้) 
 การเพียรที่มีสติและเหตุผล ทดลอง วิเคราะห์ และปรับปรุงอย่างต่อเนื่อง  ปรากฏในศาสตร์
พระราชา ได้แก่ โครงการแกล้งดิน ฝนหลวง โครงการหลวง ส่วนผลลัพธ์ที่เกิดขึ้น ได้แก่ เกิดปัญญาเชิง
ระบบและนวัตกรรมจากการเรียนรู้ 



 

 

68  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 
 

  R - Reflective Renewal (เพียรอย่างรู้จักพักและทบทวน) 
 การเพียรไม่ใช่การเร่ง แต่รู้จังหวะหยุดเพื่อฟ้ืนพลังและทบทวน เพ่ือเริ่มใหม่อย่างละเอียดกว่าเดิม 
ปรากฏในศาสตร์พระราชา ได้แก่ พระราชนิพนธ์และพระราชดำริหลายโครงการเกิดจากการทบทวนผล
ภาคสนามอย่างต่อเนื่อง ส่วนผลลัพธ์ที่เกิดขึ้น ได้แก่ เกิดการพัฒนาอย่างยั่งยืน และสมดุลทั้งภายในและ
ภายนอก 
 โมเดลนี้สะท้อนให้เห็นว่า “ความเพียร” เป็นมากกว่าความพยายามทางกาย แต่คือ “พลวัตแห่ง
ปัญญา” (dynamic wisdom) ที่เชื่อมโยงสามภาวะของการเป็นมนุษย์ ได้แก่ 
 ภาวะรู้ (Awareness) – การมีสติรู้เท่าทันตนและโลก 
 ภาวะทำ (Action) – การลงมืออย่างต่อเนื่องด้วยความเข้าใจ 
 ภาวะสะท้อน (Reflection) – การพิจารณาผลเพื่อเติบโต 
 วงจรนี้สอดคล้องกับหลัก “โยนิโสมนสิการ” และ “อิทธิบาท 4” ในพุทธศาสนา และยังเป็นแก่น
เดียวกับ “วงจรการเรียนรู้แบบพอเพียง” ที่พระองค์ทรงประยุกต์ในทุกโครงการ กล่าวคือ การเพียรไม่ใช่
การดิ้นรน แต่เป็นการ “อยู่กับความจริงด้วยใจสงบและไม่หยุดพัฒนา” 
 สรุปได้ว่า “ความเพียรตามศาสตร์พระราชา” คือ กระบวนการฝึกจิตใจให้มั่นคง ฝึกปัญญาให้
ลึกซึ้ง และฝึกการกระทำให้มีคุณธรรม เมื่อบุคคลเพียรอย่างมีสติ เขาจะเปลี่ยนความทุกข์ให้กลายเป็นครู 
เมื่อองค์กรเพียรอย่างมีระบบ จะเปลี่ยนวิกฤตให้กลายเป็นโอกาส และเมื่อสังคมเพียรด้วยความร่วมมือ 
จะเปลี่ยนความแตกแยกให้กลายเป็นพลังสร้างสรรค์ 
 

บทสรุป 
 “ความเพียร” ตามหลักการทรงงานข้อที่ 22 คือพลังเงียบของการพัฒนา ไม่ใช่การเร่งรัดหรือฝืน

ใจ หากคือการทำอย่าง มีสติ มีปัญญา และเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม จนก่อให้เกิดผลยั่งยืนทั้งต่อตัวคน งาน 

และสังคม โดยแก่นคิดนี้สอดประสานกับพุทธธรรม (สัมมาวายามะ และ อิทธิบาท 4) และปรากฏชัดใน

พระราชกรณียกิจที่ยืนอยู่บนการเรียนรู้ซ้ำ ทดลอง ปรับ และทำต่อเนื่องยาวนาน 

 ในเชิงปฏิบัติ บทความได้จัดวาง “กระบวนการ PERSEVERE (9 ขั ้นตอน)” ให้ความเพียร

กลายเป็นระบบงานและวิถีชีวิต ตั้งแต่ การตั้งเป้าหมายเพื่อส่วนรวม → ทำความเข้าใจเหตุ–ปัจจัย → 

เริ่มเล็กอย่างพอเพียง → สร้างวินัยและกิจวัตร → ทดลอง–เรียนรู้–ปรับ (PDCA) → ตรวจคุณค่าที่

เกิดกับผู้คน → ขยายผลและฝังเป็นวัฒนธรรม → พัก–ฟื้นกำลัง → ยกระดับผู้อื่น ขณะเดียวกัน 

“โมเดล P.E.A.R.” (Patience & Presence, Empathetic Endeavor, Analytical Action, Reflective 

Renewal) อธิบายโครงสร้างภายในของความเพียรว่าเป็น พลวัตแห่งปัญญา ที่เชื่อม “ภาวะรู้–ภาวะทำ–

ภาวะสะท้อน” เข้าด้วยกัน 



 

 

69 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 ผลลัพธ์คือภาพรวม 4 มิติ ได้แก่ (1) จิตใจมั่นคง ยืดหยุ่น ฟื้นตัวได้ (2) ปัญญาเชิงระบบและ

นวัตกรรมงอกงามจากการเรียนรู้ซ้ำ (3) ความไว้วางใจและสมานฉันท์ทางสังคมเพิ่มขึ้น (4) การพัฒนา

เดินหน้าอย่างยั่งยืนเพราะอาศัยเวลา–ความต่อเนื่อง–ความพอเพียง สรุปแล้ว ความเพียรจึงไม่ใช่เพียง 

“วิธีทำให้งานสำเร็จ” แต่คือ ปรัชญาแห่งชีวิต ที่ทำให้งานกลายเป็นการภาวนา ความสำเร็จเป็นผลพลอยได้ 

และความสุขเกิดขึ้นจากการทำดีที่สุดในปัจจุบันขณะ 

 

บรรณานุกรม 
คณิตา หอมทรัพย์. (2562). พระราชนิพนธ์เรื่องพระมหาชนกในพระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร 

มหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร:ความสำคัญต่อการขับเคลื่อนแนวพระราชดำริและ
ยุทธศาสตร์การพัฒนาประเทศ. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 17(3), 77–94. 

ณัฐพงศ์ แย้มเจริญ. (2544). วาทกรรมวิเคราะห์พระราชนิพนธ์เรื่องพระมหาชนก. ปริญญานิเทศศาสตรม
หาบัณฑิต. คณะนิเทศศาสตร์ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระครูพินัยสังฆการ (สมชาย จิตฺตคุตฺโต). (2562). แนวทางการเสริมสร้างความเพียรแก่เยาวชนไทยใน
สังคมปัจจุบัน. วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์, 2(2), 16–23. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปย ุต ฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร ์ ฉบับประมวลธรรม . 
กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพื่อประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ. (2568). พระราช
ดำรัส พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช ด้านหลักปฏิบัติงาน
โครงการพัฒนา. สืบค้นเมื่อ [6 ตุลาคม 2568], จาก https://www.rdpb.go.th/th/King/พระ
ราชดำรัส-หลักปฏิบัติงานโครงการพัฒนา 

สำนักงานคณะกรรมการพิเศษเพื่อประสานงานโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ. (2568). ข้อ 22 
ความเพียร. สืบค้นเมื่อ [6 ตุลาคม 2568], จาก https://www.rdpb.go.th/th/King/หลักการ
ทรงงาน-c24/93-ความเพียร-v9189 

Bauman, Z. (1993). Postmodern ethics. Oxford: Blackwell. 
Dweck, C. (2006). Mindset: The new psychology of success. New York: Random House. 
P o r p e a n g . o r g .  ( 2 0 2 1 ,  D e c e m b e r  2 0 ) .  ข ้ อ  2 2 .  ค ว า ม เ พ ี ย ร .  ส ื บ ค ้ น จ า ก 

https://www.porpeang.org/content/5355/ข้อ-22-ความเพียร 

https://www.porpeang.org/content/5355/%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD-22-%E0%B8%84%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%9E%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%A3?utm_source=chatgpt.com


 

 

41 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

การบริหารธุรกิจบนพ้ืนฐานของขันติบารมี 

Business Administration Based on the Practice of Khanti Parami 
 

สิรินทร์ กันยาวิริยะ1 และ ชิสา กันยาวิริยะ2 

Sirin Gunyaviriya1 and Chisa Gunyaviriya2 

1,2บริษัท ล.ธนวงศ์ (1997) จำกัด 
1,2Lor Yaowaraj Bangkok 

Corresponding author, e-mail: 1sirin.cnt@hotmail.com 
2chisa.gu@ssru.ac.th 

 

Received: October 30, 2025; Revised: December 31, 2025; Accepted: December 31, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเรื่อง “การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี” มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์

แนวคิดขันติบารมีในฐานะคุณธรรมเชิงจิตวิญญาณที่สามารถประยุกต์ใช้ในกระบวนการบริหารธุรกิจรว่ม

สมัยได้อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน อาศัยกรอบแนวคิดทางพุทธปรัชญาเชื่อมโยงกับศาสตร์การจัดการ

สมัยใหม่ โดยใช้การวิเคราะห์เชิงปรัชญาและการตีความ การศึกษาพบว่า ขันติบารมีมิได้เป็นเพียง

คุณธรรมแห่งการอดทน หากแต่เป็นพลังแห่งการเข้าใจและยอมรับความเป็นจริงของเหตุปัจจัย เป็นการ

บริหาร “ด้วยสติและปัญญา” มากกว่าการบริหาร “ด้วยอำนาจ” ขันติบารมีจึงทำหน้าที่เป็นพลังภายในที่

ช่วยให้ผู้นำและองค์กรสามารถดำเนินธุรกิจได้อย่างสงบ มั่นคง และยืดหยุ่นต่อความเปลี่ยนแปลง ผลการ

วิเคราะห์เสนอองค์ความรู้ใหม่ คือ KHANTI Model ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบหลักหกประการ ได้แก่ 

Kindness (เมตตา), Harmony (ความกลมกลืน), Awareness (การรู้เท่าทัน), Non-Reactivity (ไม่ตอบ

โต้), Tolerance (ความอดทน), และ Integrity (ความซื่อสัตย์) โดยแต่ละองค์ประกอบสะท้อนมิติของ

ขันติในระดับบุคคล ทีม และองค์กร เพื่อสร้างสมดุลระหว่างความสำเร็จทางเศรษฐกิจกับความสงบทาง

จิตใจ ทั้งนี้ องค์ความรู้ที่เกิดขึ้นมีส่วนสำคัญต่อการพัฒนาแนวคิดการบริหารเชิงบารมีในพระพุทธศาสนา

ให้สอดคล้องกับแนวคิดเป้าหมายการพัฒนาภายใน และ เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน ของโลกยุคใหม่ 
 

คำสำคัญ : การบริหาร, ธุรกิจ, การบริหารธุรกิจ, ขันตบิารมี 

  



 

 

42  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

Abstract 
 This academic article titled “Business Administration Based on Khanti Parami” aimed to 

analyze the concept of Khanti Parami (the perfection of patience) as a spiritual virtue that could be 

applied to modern business administration for sustainable success. The study draws on a Buddhist 

philosophical framework and connects it with modern management studies using philosophical–

interpretive analysis. The findings revealed that Khanti Parami was not merely passive endurance but 

an active state of awareness and understanding of causal conditions, enabling leaders and 

organizations to manage challenges with wisdom and mindfulness rather than impulse or 

dominance. The article proposes a new conceptual framework called the K-HANTI Model for 

Business Administration, which consisted of six core elements: Kindness, Harmony, Awareness, Non-

Reactivity, Tolerance, and Integrity. Each element represented an application of Khanti Parami at 

personal, interpersonal, and organizational levels, fostering balance between internal peace and 

external performance. The model highlighted that patience, when cultivated as a managerial virtue, 

enhanced emotional resilience, ethical leadership, and harmonious teamwork, thereby supporting 

both Inner Development Goals (IDGs) and Sustainable Development Goals (SDGs). 
 

Keywords: Business, Administration, Business Administration, Khanti Parami 

 

บทนำ 
 ในยุคแห่งความผันผวนของโลกธุรกิจที ่เปลี ่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การบริหารจัดการไม่ได้

หมายถึงเพียงการวางแผน ควบคุม และนำพาทรัพยากรไปสู่เป้าหมายเชิงเศรษฐกิจอีกต่อไป หากแต่

หมายถึงการสร้างสมดุลระหว่าง “ผลประโยชน์ทางธุรกิจ” กับ “คุณค่าทางจิตวิญญาณของมนุษย์” 

(Robbins & Coulter, 2018) การพัฒนาองค์กรในศตวรรษที่ 21 จึงต้องคำนึงถึง “ทุนภายใน” (Inner 

Capital) ควบคู่ไปกับทุนภายนอก โดยเฉพาะทุนทางจิตวิญญาณ (Spiritual Capital) ที่เป็นพลัง

ขับเคลื ่อนให้มนุษย์สามารถทำงานอย่างมีความหมาย และนำองค์กรไปสู ่ความยั ่งยืนในระยะยาว 

(Zsolnai, 2011) ธุรกิจในปัจจุบันเผชิญแรงกดดันจากการแข่งขันทางเศรษฐกิจและความคาดหวังด้าน

ความรับผิดชอบต่อสังคม การเติบโตขององค์กรจึงไม่สามารถพ่ึงพาความรู้ทางเทคนิคเพียงอย่างเดียว แต่

ต้องอาศัย “คุณธรรมในการบริหาร” ที่มีฐานรากจากการเข้าใจตนเองและผู้อื่นอย่างลึกซึ้ง 

 พระพุทธศาสนาในฐานะปรัชญาแห่งการดำเนินชีวิต ได้ให้หลักธรรมที่สามารถประยุกต์ใช้กับการ

บริหารจัดการอย่างมีคุณค่า โดยถือว่าการพัฒนาคนคือหัวใจของการบริหารที่แท้จริง พระธรรมปิฎก 



 

 

43 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

(ป.อ. ปยุตฺโต, 2544) อธิบายว่าการบริหารที่ดีต้องเริ่มจากการบริหารใจ เพราะใจเป็นตัวกำหนดทิศทาง

ของการคิด การพูด และการกระทำ หากจิตใจมั่นคงและมีสติปัญญา ย่อมสามารถนำพาองค์กรไปสู่

เป้าหมายได้โดยไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่สัมพันธ์อย่างลึกซึ้งกับการ

บริหารอย่างมีเมตตาและปัญญา คือ “บารมี 10” ซึ่งเป็นหลักการพัฒนาคุณธรรมของพระโพธิสัตว์เพ่ือ

บรรลุความเป็นพระพุทธเจ้า หนึ่งในบารมีเหล่านี้คือ ขันติบารมี (Khanti Parami) หรือความอดทนอด

กลั้น ซึ่งถือเป็น “บารมีแห่งความม่ันคงของจิต” ที่หล่อเลี้ยงบารมีอ่ืนให้ตั้งอยู่ได ้

 ขันติบารมีมีรากศัพท์จากคำว่า Khanti หมายถึง “ความอดทน อดกลั้น และยอมรับได้โดยไม่เกิด

โทสะ” แต่ในเชิงลึก ขันติไม่ใช่เพียงการทนอย่างจำใจ หากแต่คือ “การอดทนด้วยปัญญา” คือการเข้า

ใจความจริงของเหตุปัจจัยแล้วเลือกที่จะไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ (Harvey, 2013) พระพุทธองค์ทรง

สรรเสริญขันติไว้ว่าเป็น “ตปะอันสูงสุด” (Khanti paramam tapo titikkha) ซึ่งเป็นการฝึกจิตให้เผา

กิเลสด้วยความสงบเยือกเย็น ดังปรากฏใน ขันติวาทีชาดก ที่พระโพธิสัตว์แม้ถูกทำร้ายอย่างสาหัสก็ยังคง

ยึดมั่นในเมตตาและไม่ตอบโต้ นัยยะของขันติจึงลึกซึ้งยิ่งกว่าความอดทนทางกาย เพราะเป็น “การอด

กลั้นทางใจ” ที่เกิดจากการเข้าใจธรรมชาติของทุกข์และมนุษย์ 

 ในมิติทางการบริหาร ขันติบารมีเป็นพลังภายในที่ทำให้ผู ้นำสามารถควบคุมอารมณ์ของตน

ท่ามกลางแรงกดดันและความขัดแย้ง พระอธิการสุรพล (2565) อธิบายว่า ขันติเป็นรากฐานของการ

บริหารจิต เพราะเป็นคุณธรรมที่เชื่อมโยงระหว่างสติ สมาธิ และปัญญา เมื่อจิตมีขันติย่อมสามารถ “เย็น

อยู่ในเพลิงแห่งอารมณ์” และใช้ปัญญาแทนอารมณ์ในการตัดสินใจ ผู้นำที่มีขันติจึงเป็นผู้ที่เข้าใจความ

แตกต่าง ไม่ผลักไสความขัดแย้ง แต่ใช้ความสงบและเมตตาเป็นพลังในการเปลี ่ยนแปลง องค์กรที่

ขับเคลื่อนด้วยขันติบารมีจะไม่เน้นการบังคับควบคุม แต่เน้นการสร้างพื้นที่แห่งความเข้าใจและความ

ร่วมมือ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด “ภาวะผู้นำเชิงพุทธ” ที่มุ่งพัฒนาคนจากภายในสู่ภายนอก (มะสุกรี ตา

ยะกาเร็ง, 2564) 

 ในขณะเดียวกัน นักวิชาการตะวันตกอย่าง Drucker (1974) มองว่าการบริหารคือ “ศาสตร์แห่ง

มนุษย์” ที่แก่นแท้ไม่ใช่การควบคุมระบบ แต่คือการเข้าใจธรรมชาติของมนุษย์และใช้ปัญญาในการ

ประสานความแตกต่างให้กลมกลืนกัน ขันติบารมีจึงกลายเป็นคุณธรรมสากลที่สามารถบูรณาการเข้ากับ

แนวคิดการบริหารเชิงมนุษยธรรม (Humanized Management) และการบริหารเชิงจริยธรรม (Ethical 

Leadership) ได้อย่างสมบูรณ์ ผู้นำที่มีขันติย่อมสามารถบริหารความขัดแย้งได้อย่างสันติ เข้าใจความ

ทุกข์ของผู้อื่น และเปลี่ยนความกดดันให้เป็นโอกาสในการเรียนรู้ ขันติในทางบริหารจึงไม่ใช่ความเฉื่อยชา 

แต่คือพลังแห่งความมั่นคงที่เปลี่ยนความโกรธให้เป็นความเข้าใจ และเปลี่ ยนความล้มเหลวให้เป็น

บทเรียนเชิงพัฒนา 



 

 

44  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

 เมื่อมองในมิติทางธุรกิจ ขันติบารมีมีคุณค่ามากกว่าการเป็นหลักจริยธรรม เพราะยังสัมพันธ์กับ

แนวคิด “การบริหารความยั่งยืน” (Sustainable Management) ซึ่งเป็นแนวทางที่มุ่งให้ธุรกิจเติบโต

อย่างรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อมและสังคม (Carroll & Brown, 2018) ธุรกิจที่ตั้งอยู่บนขันติบารมีจะมี

ความอดทนต่อผลลัพธ์ระยะยาว ยอมรับกระบวนการเปลี่ยนผ่าน และไม่เร่งผลตอบแทนด้วยวิธีที่ละเมิด

คุณธรรม ขันติในทางนี้จึงเป็น “ภูมิคุ้มกันเชิงองค์กร” ที่ช่วยให้ผู้บริหารรักษาความมั่นคงทางจิตและทาง

จริยธรรมในโลกที่เต็มไปด้วยความผันผวน (Qirem et al., 2023) ในทำนองเดียวกัน Zsolnai (2011) 

อธิบายว่า ธุรกิจที่มีจิตวิญญาณจะยึดมั่นในความอดทน ความซื่อสัตย์ และความเข้าใจมนุษย์ ซึ่งเป็น

พ้ืนฐานของ “ธุรกิจเชิงเมตตา” (Compassionate Business) ที่สามารถสร้างคุณค่าร่วมกับสังคมได้ 

 การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมีจึงไม่ใช่เพียงแนวทางเชิงอุดมคติ หากแต่เป็น 

“ยุทธศาสตร์ทางจิต” ที่สร้างความมั่นคงให้กับองค์กรในระยะยาว เพราะขันติเป็นคุณธรรมที่ทำให้

ผู้บริหารสามารถยืนหยัดได้ในภาวะวิกฤติ และรักษาความสงบได้ในสถานการณ์แห่งความขัดแย้ง การมี

ขันติช่วยให้ผู้นำเข้าใจว่าทุกปัญหามีเหตุปัจจัย มีจังหวะเวลา และมีทางออกท่ีไม่จำเป็นต้องใช้ความรุนแรง

หรืออำนาจ ขันติในเชิงบริหารจึงเป็นการผสมผสานระหว่างความอดทน (Tolerance) กับปัญญา 

(Wisdom) ทำให้การบริหารมีลักษณะของ “สติปัญญาเชิงเมตตา” ซึ่งเป็นหัวใจของการบริหารตามแนว

พุทธจิตวิทยา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) 

 อย่างไรก็ตาม งานศึกษาด้าน “ขันติบารมี” ในแวดวงวิชาการท่ีเกี่ยวข้องกับการบริหารธุรกิจยังมี

อยู่อย่างจำกัด ส่วนใหญ่เน้นศึกษาขันติในเชิงพุทธปรัชญาหรือจริยธรรมเชิงบารมี เช่น การบำเพ็ญขันติใน

พระโพธิสัตว์ (เอกชัย อุไรสินธ์, 2564) หรือการวิเคราะห์ขันติในฐานะคุณธรรมของภาวะผู้นำเชิงพุทธ 

(พระอธิการสุรพล, 2565) แต่ยังไม่มีงานใดนำหลักขันติบารมีมาวิเคราะห์ในฐานะ “กลไกเชิงการ

บริหารธุรกิจ” ที่สามารถแปลงคุณธรรมให้กลายเป็นระบบการจัดการคน งาน และองค์กรอย่างเป็น

รูปธรรม แม้ว่านักบริหารอย่าง Drucker (1974) และ Mintzberg (2009) จะกล่าวถึง “ความอดทน” 

และ “การฟังอย่างลึกซึ้ง” ว่าเป็นทักษะสำคัญของผู้นำยุคใหม่ แต่ยังไม่เคยมีการเชื่อมโยงคุณธรรมขันติ

จากพระพุทธศาสนาเข้าสู่กรอบการบริหารเชิงจิตวิญญาณในระดับองค์กรอย่างชัดเจน 

 ดังนั้น บทความวิชาการฉบับนี้จึงมุ่งนำเสนอ “การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี” ใน

ฐานะกรอบแนวคิดใหม่ที่บูรณาการระหว่างศาสตร์แห่งการจัดการกับพุทธปรัชญา โดยมุ่งสังเคราะห์ว่า

ขันติบารมีสามารถกลายเป็นหลักการบริหารเชิงปฏิบัติได้อย่างไร ทั้งในระดับบุคคล (ผู้นำและพนักงาน) 

ระดับองค์กร (ระบบบริหารและวัฒนธรรมองค์กร) และระดับสังคม (ความสัมพันธ์ระหว่างธุรกิจกับ

ชุมชน) เพื่อชี้ให้เห็นว่าขันติบารมีมิใช่เพียงเครื่องมือของนักปฏิบัติธรรม แต่ยังเป็น “ทุนภายใน” ที่

สามารถยกระดับธุรกิจให้มีความม่ันคง ยั่งยืน และงอกงามด้วยคุณธรรมในโลกที่เต็มไปด้วยการแข่งขัน 

 



 

 

45 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

ความหมายของขันติบารมี 
 ขันติบารมี (Khanti Parami) เป็นบารมีข้อที่หกในบารมี 10 ประการของพระโพธิสัตว์ ซึ่งถือเป็น

คุณธรรมแห่งความอดทน อดกลั้น และความมั่นคงแห่งจิตใจในการเผชิญทุกข์ ขันติในภาษาบาลีมาจาก

รากศัพท์ “ขมฺติ” แปลว่า “ความอดทน” หรือ “การยอมรับได้โดยไม่หวั่นไหว” แต่ในมิติทางพุทธ

จิตวิทยา ความหมายของขันติลึกซึ้งยิ ่งกว่าการทนต่อสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เพราะเป็นการอดทนด้วยปัญญา 

กล่าวคือ การเข้าใจเหตุปัจจัยของทุกข์อย่างถ่องแท้แล้วเลือกท่ีจะไม่ตอบสนองด้วยโทสะหรือความรุนแรง 

(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) พระพุทธองค์ทรงยกย่องขันติไว้ว่าเป็น “ตะปะอันสูงสุด” (Khanti 

paramam tapo titikkha) ซึ่งหมายถึงการบำเพ็ญเพียรโดยการอดทนต่อสิ่งที่ไม่น่าพอใจโดยไม่ให้จิตใจ

ถูกรบกวน นัยยะของคำนี้ชี้ให้เห็นว่า ขันติมิใช่เพียงคุณธรรมแห่งความทนทาน แต่เป็นพลังแห่งความ

เยือกเย็นที่หล่อเลี้ยงปัญญาและเมตตาให้เจริญงอกงาม (Harvey, 2013) 

 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต, 2544) ได้อธิบายว่า “ขันติ” มีสองมิติสำคัญ คือ ความอดทนต่อ

สิ่งภายนอก (เช่น ความยากลำบาก คำติเตียน หรืออุปสรรคต่าง ๆ) และความอดทนต่อสิ่งภายใน (เช่น 

ความโกรธ ความฟุ้งซ่าน หรือความกลัว) ซึ่งทั้งสองมิตินี้ต้องอาศัยสติและปัญญาร่วมกันในการกำกับ หาก

ขาดสติ ขันติจะกลายเป็นเพียงการกดข่ม แต่เมื่อมีปัญญา ขันติจะกลายเป็นพลังแห่งความเข้าใจที่แปร

ความทุกข์ให้เป็นครู และแปรความขัดแย้งให้เป็นการเรียนรู้ ขันติในทางนี้จึงมิได้หมายถึงการนิ่งเฉยต่อ

ความไม่ถูกต้อง แต่คือการอดกลั้นอย่างมีปัญญาเพื่อหาหนทางแก้ปัญหาอย่างถูกต้องและเป็นธรรม (มะ

สุกรี ตายะกาเร็ง, 2564) 

 ในเชิงอภิธรรม ขันติบารมีถือเป็นการเจริญขันติธรรม (Khanti-dhamma) ซึ่งมีฐานอยู่บนเมตตา

และอุเบกขา เป็นการยอมรับความจริงของโลกด้วยใจสงบ ไม่ปฏิเสธและไม่หลีกหนี ขันติจึงสัมพันธ์

โดยตรงกับหลักไตรลักษณ์ เพราะผู้มีขันติย่อมเห็นความเปลี่ยนแปลง (อนิจจัง) ของเหตุการณ์ต่าง ๆ 

เข้าใจว่าทุกข์เป็นสิ่งชั่วคราว (ทุกขัง) และไม่ยึดมั่นในตน (อนัตตา) (พระอธิการสุรพล, 2565) การมีขันติ

จึงไม่ใช่เพียงการควบคุมอารมณ์ แต่คือการรู้เท่าทันธรรมชาติของจิตที่ถูกกระทบ แล้วตอบสนองด้วย

ความเมตตาและความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง 

 ในแง่ของบารมี ขันติแบ่งออกเป็นสามระดับ ได้แก่ ขันติบารมี (ระดับพื้นฐาน) คือ การอดทนต่อ

ความยากลำบากและอารมณ์ภายนอก ขันติอุปบารมี (ระดับกลาง) คือ การอดกลั้นต่อคำวิจารณ์ การดู

หมิ่น หรือความอยุติธรรมโดยไม่ตอบโต้ และขันติปรมัตถบารมี (ระดับสูงสุด) คือ การเสียสละแม้ชีวิตเพ่ือ

รักษาความดี เช่น พระโพธิสัตว์ใน ขันติวาทีชาดก ที่ยอมถูกทำร้ายโดยไม่แสดงความโกรธตอบ (เอกชัย 

อุไรสินธ์, 2564) ระดับท้ังสามนี้สะท้อนให้เห็นพัฒนาการของจิตจากการฝึกอดทนด้วยความพยายาม ไปสู่

การอดทนด้วยปัญญา และในที่สุดคือการอดทนด้วยความเข้าใจอันเป็นหนึ่งเดียวกับความจริงของชีวิต 



 

 

46  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

 นอกจากนี้ ขันติยังมีมิติทางจริยศาสตร์ที่สัมพันธ์กับการอยู่ร่วมในสังคม เพราะความอดทนคือ

พื้นฐานของสันติภาพและการอยู่ร่วมกันอย่างเข้าใจ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2544) กล่าวไว้ว่า 

“ขันติเป็นเครื่องขัดเกลากิเลส เป็นรากฐานของมิตรภาพ และเป็นประตูสู่ปัญญา” ในระดับสังคม ขันติ

เป็นพลังที่เปลี่ยนความรุนแรงให้เป็นความเข้าใจ และในระดับองค์กร ขันติคือคุณสมบัติของผู ้นำที่

สามารถรักษาความสงบในท่ามกลางความขัดแย้งได้อย่างมีศิลปะ (ภัทร์ระพี วารีดี, 2565) 

 กล่าวโดยสรุป ขันติบารมีเป็นบารมีแห่งความมั่นคงของจิตที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของสติและปัญญา 

เป็นคุณธรรมที่ช่วยให้มนุษย์เผชิญความทุกข์โดยไม่ถูกทุกข์ครอบงำ เป็นพลังแห่งการแปรเปลี่ยนจาก

ภายในที่หล่อเลี้ยงบารมีอื่นให้สมบูรณ์ และเมื่อถูกนำมาประยุกต์ใช้ในบริบทการบริหารธุรกิจ ขันติบารมี

จะกลายเป็นพลังแห่งความยืดหยุ่น ความเข้าใจ และความสมดุล ซึ่งนำองค์กรไปสู่ความยั่งยืนได้ทั้งในมิติ

ของผลกำไรและคุณธรรม 

 

ระดับของขันติบารมี 
 ขันติบารมีเป็นบารมีที ่ต้องอาศัยการฝึกฝนอย่างต่อเนื่องและลึกซึ ้ง เพราะเป็นคุณธรรมที่

เกี่ยวข้องกับการควบคุมอารมณ์ ความอดกลั้นต่อสิ่งกระทบ และการดำรงความสงบภายในท่ามกลาง

ความทุกข์ พระพุทธศาสนาได้จำแนกระดับของขันติบารมีออกเป็นสามระดับตามลำดับแห่งการพัฒนาจิต 

ไดแ้ก่ ขันติบารมี ขันติอุปบารมี และขันติปรมัตถบารมี ซ่ึงแต่ละระดับสะท้อนความละเอียดของจิตใจและ

ความมั่นคงทางคุณธรรมของผู้ปฏิบัติ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544) 

 1. ขันติบารม ีหมายถึง การอดทนต่อสิ่งที่ไม่น่าพอใจในระดับพ้ืนฐาน เช่น ความลำบากทางกาย 

ความเหน็ดเหนื่อย ความหนาวร้อน หรือการขาดแคลนปัจจัยยังชีพ ผู้มีขันติในระดับนี้สามารถอดกลั้นได้

โดยไม่โกรธ ไม่เร่งรีบ และไม่ปล่อยให้อารมณ์ครอบงำ เป็นการฝึกให้จิตตั้งมั่นในความสงบและความ

พอเพียง ตัวอย่างเช่น การทำงานหนักอย่างต่อเนื่องโดยไม่บ่น การอดทนต่อคำตักเตือนของผู้อ่ืน หรือการ

ยอมรับความผิดพลาดของตนโดยไม่หลีกหนี ถือเป็นการปฏิบัติขันติบารมีในระดับเริ่มต้น (มะสุกรี ตายะ

กาเร็ง, 2564) 

 2. ขันติอุปบารมี เป็นขันติในระดับกลาง หมายถึงการอดทนต่อแรงกระทบที่รุนแรงกว่า เช่น 

การถูกด่าว่า ถูกใส่ร้าย หรือถูกกระทำด้วยความอยุติธรรมโดยไม่ตอบโต้ด้วยความโกรธ ผู้ที่บำเพ็ญขันติใน

ระดับนี ้ต้องมีเมตตาและสติสูง เพราะสามารถรักษาความสงบได้แม้ในสถานการณ์ที ่ไม่เป็นธรรม 

ตัวอย่างเช่น พระโพธิสัตว์ใน ขันติวาทีชาดก ที่ถูกทำร้ายอย่างโหดร้ายแต่ยังกล่าวคำอโหสิกรรม และไม่

คิดโต้ตอบ (เอกชัย อุไรสินธ์, 2564) ขันติในระดับนี้จึงไม่เพียงแค่การทน แต่คือการแปรความเจ็บปวดให้

เป็นพลังแห่งการให้อภัยและความเข้าใจ 



 

 

47 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 3. ขันติปรมัตถบารมี เป็นขันติขั้นสูงสุด หมายถึงการเสียสละแม้ชีวิตของตนเพ่ือรักษาธรรมและ

คุณความดี เช่น พระโพธิสัตว์ที่ยอมสละชีวิตเพื่อช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่หวั่นไหวต่อทุกข์ภัย เป็นระดับที่

ขันติกลายเป็นธรรมอันบริสุทธิ์ไร้เงื่อนไข เพราะไม่ต้องต่อสู้กับอารมณ์ใด ๆ อีกต่อไป จิตของผู้ บำเพ็ญ

ขันติในระดับนี้เปี่ยมด้วยความสงบ เยือกเย็น และสว่างด้วยปัญญา (พระอธิการสุรพล , 2565) ในเชิง

จิตวิทยา ขันติปรมัตถบารมีจึงเป็นภาวะจิตที่เหนือการตอบสนองแบบปกติของมนุษย์ เพราะผู้มีขันติใน

ขั้นนี้จะมองเห็นทุกเหตุการณ์เป็นธรรมดา ไม่เกิดความยึดมั่น และใช้ความเข้าใจแทนอารมณ์ 

 ทั้งสามระดับนี้สะท้อนกระบวนการภาวนาของจิตจากการฝึกฝนภายนอกสู่ภายใน จากการ

อดทนด้วยความตั้งใจไปสู่การอดทนด้วยปัญญา และในที่สุดคือการอดทนด้วยเมตตาอย่างสมบูรณ์ เมื่อ

พิจารณาในเชิงจริยศาสตร์ ขันติบารมีในทั้งสามระดับยังเป็นกลไกสำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำ เพราะ

ช่วยให้ผู้บริหารสามารถควบคุมอารมณ์ ทนต่อแรงกดดัน และยืนหยัดในหลักการที่ถูกต้อง แม้เผชิญกับ

อุปสรรคและความเปลี่ยนแปลงในโลกธุรกิจ (ภัทร์ระพี วารีดี, 2565) 

 กล่าวโดยสรุป ระดับของขันติบารมีจึงมิได้เป็นเพียงการจำแนกเชิงทฤษฎี แต่เป็นเส้นทางแห่ง

การพัฒนาจิตจากระดับพื้นฐานสู่ระดับสูงสุด ซึ่งสะท้อนการเติบโตของจิตวิญญาณในทางพุทธศาสนา 

และเมื่อประยุกต์ใช้ในบริบทของการบริหารธุรกิจ ขันติบารมีในแต่ละระดับย่อมหล่อหลอมให้ผู้ นำและ

องค์กรมีความมั่นคงทางจิตใจ อดทนต่อการเปลี่ยนแปลง และพร้อมเผชิญความจริงด้วยความสงบและ

ปัญญา 

 

ความหมายของการบริหารธุรกิจ 
 การบริหารธุรกิจเป็นศาสตร์และศิลป์แห่งการจัดการทรัพยากรทั้งหมดขององค์กรเพื่อให้บรรลุ

เป้าหมายอย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล โดยคำนึงถึงทั้งผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจและคุณค่าทาง

สังคม (Drucker, 1974) คำว่า “การบริหาร” (Administration/Management) หมายถึงกระบวนการ

วางแผน (Planning) การจัดองค์การ (Organizing) การอำนวยการหรือการนำ (Leading) และการ

ควบคุม (Controlling) เพื่อให้กิจกรรมขององค์กรดำเนินไปในทิศทางที่สอดคล้องกับเป้าหมายที่กำหนด

ไว้ (Robbins & Coulter, 2018) ส่วนคำว่า “ธุรกิจ” (Business) หมายถึงกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการ

ผลิต การแลกเปลี ่ยนสินค้าและบริการเพื ่อสนองความต้องการของมนุษย์และสร้างมูลค่าเพิ ่มทาง

เศรษฐกิจ (Porter, 1985) เมื่อรวมกันแล้ว “การบริหารธุรกิจ” จึงหมายถึงกระบวนการจัดการทรัพยากร

มนุษย์ การเงิน วัตถุดิบ เทคโนโลยี และข้อมูล ให้ทำงานร่วมกันอย่างมีระบบ เพื่อบรรลุผลทางเศรษฐกิจ

และสังคมตามเป้าหมายขององค์กร 

 Fayol (1949) ผู้เป็นบิดาแห่งทฤษฎีการจัดการ ได้เสนอว่าการบริหารธุรกิจคือ “กระบวนการที่

ผู้บริหารต้องทำหน้าที่ทั้งวางแผน จัดองค์การ สั่งการ ประสานงาน และควบคุม” เพ่ือให้การดำเนินงานมี



 

 

48  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

ทิศทางเดียวกันและเกิดผลลัพธ์สูงสุด ส่วน Mayo (1933) ได้เน้นมิติของมนุษย์ โดยชี้ว่าการบริหารไม่อาจ

สำเร็จได้หากละเลยแรงจูงใจทางสังคมและอารมณ์ของพนักงาน เพราะมนุษย์มิใช่เครื่องจักรแต่เป็น

สิ่งมีชีวิตที่ต้องการการยอมรับและคุณค่าทางจิตใจ การบริหารธุรกิจจึงต้องผสมผสานทั้งด้านเทคนิคและ

ด้านมนุษยสัมพันธ์อย่างสมดุล 

 ในทัศนะของ Drucker (1974) การบริหารธุรกิจมิใช่เพียงเครื่องมือเพื่อสร้างกำไร แต่คือ “การ

ทำให้คนธรรมดาสามารถทำสิ่งที่ไม่ธรรมดาได้” กล่าวคือ ผู้บริหารต้องมีความสามารถในการดึงศักยภาพ

ของบุคลากรออกมาอย่างเต็มที่และสร้างระบบที่ส่งเสริมให้ทุกคนเติบโตพร้อมกับองค์กร แนวคิดนี้

สอดคล้องกับ Mintzberg (2009) ที่อธิบายว่า “การบริหารคือศิลปะแห่งการเชื่อมโยงระหว่างการคิด 

การทำ และการเป็น” เพราะผู้นำที่แท้จริงไม่ได้เพียงบริหารงาน แต่บริหารความสัมพันธ์และคุณค่าของ

มนุษย์ให้สอดคล้องกับพันธกิจขององค์กร 

 ในมิติทางเศรษฐกิจ การบริหารธุรกิจยังหมายถึงการใช้ทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพสูงสุด 

(Efficiency) ควบคู่กับการบรรลุเป้าหมายอย่างมีประสิทธิผล (Effectiveness) โดยต้องสามารถปรับตัว

ให้เข้ากับสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงได้อย่างยืดหยุ่น (Kast & Rosenzweig, 1972) ส่วนในมิติทาง

จริยธรรม การบริหารธุรกิจจำเป็นต้องตั้งอยู่บนหลักความรับผิดชอบต่อสังคม (Corporate Social 

Responsibility: CSR) และความยั่งยืน (Sustainability) ซึ่งมองธุรกิจในฐานะส่วนหนึ่งของระบบสังคมที่

ต้องร่วมสร้างสมดุลระหว่างผลกำไรและประโยชน์ส่วนรวม (Carroll & Brown, 2018) 

 ในสังคมปัจจุบันที่ธุรกิจต้องเผชิญทั้งการแข่งขันและความไม่แน่นอนจากปัจจัยทางเศรษฐกิจ 

การเมือง และเทคโนโลยี แนวคิดการบริหารธุรกิจได้ขยายจากมิติ “การควบคุมทรัพยากร” ไปสู่มิติ “การ

พัฒนาคนและคุณค่า” โดยเน้นการสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ยึดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง และให้ความสำคัญ

กับการพัฒนาอย่างยั่งยืน (Sustainable Development) เพื่อให้ธุรกิจสามารถอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่าง

สมดุลและเป็นธรรม แนวทางใหม่นี้สะท้อนว่า การบริหารธุรกิจมิได้หมายถึงการเพ่ิมผลผลิตเท่านั้น แต่ยัง

หมายถึงการสร้าง “ความสุข” และ “คุณภาพชีวิต” แก่ผู้มีส่วนเกี่ยวข้องทุกฝ่าย (Zsolnai, 2011) 

 กล่าวโดยสรุป การบริหารธุรกิจคือกระบวนการจัดการทรัพยากรอย่างมีระบบและมีจริยธรรม 

เพื่อสร้างคุณค่าให้แก่องค์กรและสังคม โดยผู้นำธุรกิจที่แท้จริงต้องมีทั้ง “ความรู้เชิงเทคนิค” และ 

“คุณธรรมเชิงจิตวิญญาณ” ควบคู่กันไป ซึ่งจะเป็นพื้นฐานสำคัญในการพัฒนาองค์กรให้มั่นคงและยั่งยืน

ในโลกยุคใหม ่

 

แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจ 
 แนวคิดการบริหารธุรกิจได้วิวัฒน์มาตามพัฒนาการของสังคมและเศรษฐกิจโลก โดยเริ่มจากยุค

การจัดการแบบดั้งเดิมที่เน้น “ประสิทธิภาพของแรงงาน” สู่ยุคของ “การบริหารเชิงมนุษยธรรม” และต่อ



 

 

49 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

ยอดมาถึง “การบริหารเชิงจิตวิญญาณ” ในยุคปัจจุบัน ซึ่งมุ่งเน้นให้ธุรกิจเป็นมากกว่าการสร้างผลกำไร 

แต่เป็นเครื่องมือในการยกระดับคุณภาพชีวิตของมนุษย์ (Mintzberg, 2009) ทฤษฎีการบริหารธุรกิจยุค

แรกเกิดจากแนวคิดของ Frederick W. Taylor (1911) ผู ้เสนอ The Principles of Scientific 

Management ซึ่งมุ่งปรับปรุงประสิทธิภาพแรงงานผ่านการวิเคราะห์กระบวนการทำงานอย่างเป็นระบบ 

โดยมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของเครื่องจักรที่ต้องได้รับการควบคุมให้ทำงานอย่างมีมาตรฐาน ต่อมา 

Henri Fayol (1949) ได้พัฒนาแนวคิดการบริหารในฐานะกระบวนการที่มีหน้าที่ชัดเจน คือ การวางแผน 

การจัดองค์การ การสั่งการ การประสานงาน และการควบคุม ซึ่งกลายเป็นรากฐานของทฤษฎีการจัดการ

สมัยใหม่ 

 ภายหลังจากยุคอุตสาหกรรม นักวิชาการอย่าง Elton Mayo (1933) และ Mary Parker 

Follett (1941) ได้เสนอ “แนวคิดความสัมพันธ์มนุษย์” (Human Relations Theory) ซึ่งเปลี่ยนมุมมอง

จากการมองแรงงานเป็นเครื่องมือ มาเป็นการมองมนุษย์ในฐานะทรัพยากรที่มีความรู้สึก มีแรงจูงใจ และ

ต้องการการยอมรับ แนวคิดนี้เน้นให้ผู้บริหารเข้าใจจิตใจของพนักงาน และสร้างบรรยากาศแห่งความ

ร่วมมือในองค์กร ซึ่งถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญของการบริหารธุรกิจจากการใช้ “อำนาจ” ไปสู่ “การมีส่วน

ร่วม” (Participation Management) 

 แนวคิดทางการบริหารในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 20 ได้รับอิทธิพลจากทฤษฎีระบบ (Systems 

Theory) ของ Kast และ Rosenzweig (1972) ซึ่งมองว่าองค์กรคือระบบเปิดที่เชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม

ภายนอก การบริหารจึงไม่สามารถแยกออกจากปัจจัยทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมได้ ผู้นำต้อง

มองเห็นความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบต่าง ๆ ขององค์กร และเข้าใจพลวัตของการเปลี่ยนแปลง

เพื่อให้การจัดการมีความยืดหยุ่นและยั่งยืน แนวคิดนี้ต่อมาถูกพัฒนาเป็น “การบริหารเชิงยุทธศาสตร์” 

(Strategic Management) ซึ่งเน้นการวิเคราะห์สภาพแวดล้อม การสร้างความได้เปรียบในการแข่งขัน 

(Competitive Advantage) ตามแนวคิดของ Porter (1985) 

 เมื่อเข้าสู่ยุคโลกาภิวัตน์ การบริหารธุรกิจได้ขยายความหมายจากการจัดการเชิงกลยุทธ์สู่ “การ

บริหารความยั่งยืน” (Sustainable Management) ที่มุ่งผสมผสานเป้าหมายทางเศรษฐกิจ สังคม และ

สิ่งแวดล้อมเข้าด้วยกัน (Carroll & Brown, 2018) ธุรกิจในยุคใหม่นี้ไม่สามารถมุ่งแต่ผลกำไรโดยไม่

คำนึงถึงผลกระทบต่อผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย การบริหารจึงต้องอาศัยหลักจริยธรรม (Business Ethics) และ

ความรับผิดชอบต่อสังคม (Corporate Social Responsibility: CSR) เพื่อสร้างคุณค่าร่วม (Shared 

Value) และรักษาสมดุลระหว่างผลประโยชน์ขององค์กรกับผลประโยชน์ของสังคม 

 ในศตวรรษที่ 21 การบริหารธุรกิจได้เข้าสู่แนวคิด “การบริหารด้วยจิตวิญญาณ” (Spiritual-

based Management) ซึ่งเกิดจากการตระหนักว่าความสำเร็จขององค์กรไม่อาจวัดได้ด้วยตัวเลขทาง

การเงินเท่านั้น แต่ต้องวัดด้วยความผาสุกของผู้คนในองค์กรและผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม (Zsolnai, 



 

 

50  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

2011) แนวคิดนี้มองผู้นำในฐานะ “ผู้สร้างสติร่วม” (Awareness Creator) ซึ่งมีหน้าที่ปลูกฝังคุณธรรม 

เช่น ความอดทน เมตตา และปัญญา ให้แก่บุคลากร เพ่ือสร้างองค์กรที่มีความสงบและมีเป้าหมายทางจิต

วิญญาณร่วมกัน ผู้นำที่มีขันติบารมีจึงเป็นแบบอย่างของการบริหารที่ผสมผสานปัญญาและความเมตตา

เข้าด้วยกัน สามารถรักษาความสมดุลระหว่างผลประโยชน์ทางธุรกิจกับคุณค่าทางจริยธรรม 

 Drucker (1974) สะท้อนว่า “การบริหารเป็นทั้งศาสตร์ ศิลป์ และปรัชญา” ศาสตร์ เพราะต้อง

ใช้หลักวิชาและกระบวนการอย่างเป็นระบบ ศิลป์ เพราะต้องอาศัยความเข้าใจในธรรมชาติของมนุษย์ 

และปรัชญา เพราะต้องมีจุดยืนทางคุณค่าที่ชัดเจน แนวคิดนี้สอดคล้องกับการบริหารเชิงพุทธ (Buddhist 

Management) ที่มุ่งพัฒนาทั้งภายนอกและภายใน กล่าวคือ บริหารงานด้วยปัญญา และบริหารคนด้วย

เมตตา ซึ่งเมื่อผนวกกับขันติบารมีแล้ว ยิ่งทำให้การบริหารมีมิติของ “ความนิ่งที่สร้างการเปลี่ยนแปลง” 

เพราะขันติคือพลังแห่งความอดทนที่ไม่หยุดนิ่ง หากแต่เป็นพลังแห่งความม่ันคงที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลง

อย่างสันติ (พระอธิการสุรพล, 2565) 

 ดังนั้น แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจในปัจจุบันจึงมิใช่เพียงการจัดการเชิงกลยุทธ์หรือเชิง

โครงสร้าง หากแต่คือการจัดการเชิงจิตวิญญาณ (Spiritual Management) ที่เชื่อมโยง “ความสำเร็จทาง

ธุรกิจ” กับ “ความดีงามของมนุษย์” อย่างกลมกลืน ขันติบารมีในฐานะคุณธรรมทางพุทธศาสนาจึง

สามารถทำหน้าที่เป็นรากฐานของการบริหารในยุคใหม่ได้อย่างเหมาะสม เพราะเป็นพลังที่ทำให้การ

บริหารมีความยั่งยืนด้วยความสงบ มีความม่ันคงด้วยเมตตา และมีประสิทธิผลด้วยปัญญา 

 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิเคราะห์ขันติบารมีในบริบทของการบริหารธุรกิจ สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้

ใหม่ที ่ เร ียกว่า “โมเดลการบริหารธุรกิจบนพื ้นฐานของขันติบารมี (Khanti-Based Business 

Administration Model)” ซึ่งเป็นการบูรณาการระหว่างหลักธรรมทางพุทธศาสนาและศาสตร์การ

บริหารร่วมสมัย โดยถือว่าความอดทน อดกลั้น และความเข้าใจอย่างลึกซึ้งต่อธรรมชาติของมนุษย์คือ

รากฐานสำคัญของความยั่งยืนทางธุรกิจ องค์ความรู้ใหม่นี้เน้นการเปลี่ยน “ขันติ” จากคุณธรรมเชิงจติใจ

ให้กลายเป็น “ระบบคุณค่าภายในองค์กร” ที่สามารถปฏิบัติได้จริงในระดับบุคคล ระดับทีม และระดับ

องค์กร 

 ในระดับ บุคคล (Personal Level) ขันติบารมีถูกเสนอให้เป็น “ทักษะภายใน” (Inner Skill) ที่

เชื่อมโยงกับหลัก Inner Development Goals (IDG) หมวด Being และ Thinking ซึ่งส่งเสริมให้ผู้นำ

และพนักงานมีสติรู้เท่าทันอารมณ์ สามารถควบคุมความโกรธ ความเร่งรีบ และความกังวลในการทำงาน

ได้อย่างมีปัญญา การฝึกขันติในระดับนี้จึงไม่ใช่การกดข่มความรู้สึก แต่คือการเปลี่ยนพลังลบให้กลายเป็น

พลังแห่งความเข้าใจ ซึ่งจะนำไปสู่ “ความยืดหยุ่นทางอารมณ์” (Emotional Resilience) และ “ความ



 

 

51 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

มั่นคงทางจิตใจ” (Mental Stability) ซึ่งเป็นรากฐานของการบริหารที่มีคุณภาพ (Harvey, 2013; 

Zsolnai, 2011) 

 ในระดับ ทีม (Interpersonal or Relational Level) ขันติบารมีเป็นพลังเชื่อมโยงความสัมพันธ์

ภายในองค์กรให้กลมกลืน เพราะช่วยให้บุคลากรมีความเข้าใจในความแตกต่าง ไม่ตัดสินกันด้วยอคติ และ

สามารถสื่อสารอย่างมีเมตตา (Compassionate Communication) องค์ความรู้ใหม่ในมิตินี้เสนอแนว

ทางการบริหารที่เรียกว่า “การบริหารความขัดแย้งเชิงขันติ” (Khanti-based Conflict Management) 

ซึ่งเน้นการใช้ความสงบ สติ และการฟังอย่างลึกซ้ึงเป็นเครื่องมือแทนการใช้อำนาจ การบริหารในลักษณะ

นี้จะช่วยให้ทีมสามารถเรียนรู้จากความแตกต่างและเติบโตจากความเห็นที่หลากหลาย ซึ่งสอดคล้องกับ

แนวคิด “Leadership through Dialogue” ของ Mintzberg (2009) ที่มองว่าผู้นำที่ดีคือผู้สามารถ

อดทนต่อความเห็นต่างและสร้างความเข้าใจร่วมจากความไม่เห็นพ้อง 

 ในระดับ องค์กร (Organizational Level) ขันติบารมีสามารถพัฒนาเป็นวัฒนธรรมองค์กรที่

เรียกว่า “องค์กรขันติ” (Khanti Organization) ซึ่งหมายถึงองค์กรที่ดำเนินธุรกิจด้วยความสงบ ยืดหยุ่น 

และมุ่งเน้นประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าผลตอบแทนระยะสั้น ผู้นำองค์กรในลักษณะนี้ไม่มุ่งแข่งขันแบบ

เอาชนะ แต่เน้นการเติบโตแบบร่วมมือ (Co-growth) โดยอาศัยขันติเป็นกลไกการบริหารเชิงจริยธรรม 

(Ethical Mechanism) เพื่อสร้างความมั่นคงระยะยาว องค์กรขันติจึงมีลักษณะของ “ความยั่งยืน

ภายใน” (Inner Sustainability) ซึ่งเป็นพ้ืนฐานของความยั่งยืนภายนอก (Outer Sustainability) ในเชิง

เศรษฐกิจและสังคม (Carroll & Brown, 2018) 

 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการศึกษานี้สามารถจำลองเป็นกรอบแนวคิด “KHANTI Model for 

Sustainable Business Management” โดยคำว่า KHANTI เป็นรหัสเชิงสัญลักษณ์ของคุณค่าทางจิต

วิญญาณท่ีสามารถประยุกต์ใช้ในกระบวนการบริหาร ได้แก่ 

 K – Kindness (เมตตา) หมายถึง การบริหารด้วยหัวใจที่กรุณา 

 H – Harmony (ความกลมกลืน) หมายถึง การประสานความแตกต่างให้สมดุล 

 A – Awareness (การรู้เท่าทัน) หมายถึง มีสติรู้ตัวในทุกการตัดสินใจ 

 N – Non-Reactivity (ไม่ตอบโต้) หมายถึง การรับมือกับปัญหาโดยไม่ใช้อารมณ์ 

 T – Tolerance (ความอดทน) หมายถึง อดกลั้นต่อแรงกดดันและความล้มเหลว 

 I – Integrity (ความซื่อสัตย์) หมายถึง ยึดมั่นในความถูกต้องและคุณธรรม  

  



 

 

52  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

 

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 1 KHANTI Model for Sustainable Business Management 
 

 โมเดลนี้เป็นการยกระดับขันติบารมีจากคุณธรรมส่วนบุคคลไปสู่ระบบการบริหารแบบองค์รวม 

โดยเสนอว่าความอดทนมิใช่การหยุดนิ่ง แต่คือพลังแห่งความมั่นคงที่สร้างความเปลี่ยนแปลงเชิงบวกให้

เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง ทั้งในระดับบุคคล ทีม และองค์กร เมื่อผู้นำฝึกขันติจนกลายเป็นสภ าวะจิตแห่ง

ปัญญา ความสงบภายในนั้นจะสะท้อนออกมาเป็นความสมดุลในการตัดสินใจ การจัดการทรัพยากร และ

ความสัมพันธ์ในองค์กร 

 องค์ความรู ้นี ้จึงเป็นการต่อยอดจากแนวคิดการบริหารเชิงจิตวิญญาณ (Spiritual-based 

Management) ของ Zsolnai (2011) และทฤษฎีภาวะผู้นำเชิงบารมี (Virtuous Leadership) ใน

พระพุทธศาสนา (พระอธิการสุรพล , 2565) โดยเสนอให้ขันติบารมีทำหน้าที ่เป็น “หัวใจของการ

บริหารธุรกิจอย่างยั่งยืน” เพราะช่วยให้การบริหารเชื่อมโยงเป้าหมายทางเศรษฐกิจกับเป้าหมายทางจิต

วิญญาณอย่างสมดุล กล่าวคือ “ทำงานด้วยสติ และบริหารด้วยความเข้าใจ” เมื่อองค์กรใช้ขันติเป็นฐาน

แห่งการบริหาร ย่อมเกิดพลังสามประการ คือ ความสงบ (Peace) ความมั่นคง (Stability) และ ความ

ยั่งยืน (Sustainability) ซึ่งเป็นหัวใจของธุรกิจที่ดีงามและเป็นประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม 

 

บทสรุป  
 การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมีเป็นแนวทางใหม่ที่บูรณาการระหว่างศาสตร์การ

จัดการสมัยใหม่กับคุณธรรมทางพุทธปรัชญา โดยถือว่าความสำเร็จที่แท้จริงขององค์กรไม่ได้อยู่ที่ผลกำไร

สูงสุด หากแต่อยู่ที่ความสามารถในการรักษาสมดุลระหว่าง “ความสำเร็จภายนอก” กับ “ความสง บ

ภายใน” ขันติบารมีในฐานะคุณธรรมแห่งความอดทนและความเข้าใจอย่างลึกซึ้งต่อธรรมชาติของมนุษย์ 

จึงกลายเป็นกลไกสำคัญของการบริหารเชิงจิตวิญญาณ (Spiritual-based Management) ที่ช่วยให้การ

บริหารมีมิติของความมั่นคง ยืดหยุ่น และยั่งยืน 



 

 

53 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ธนัวาคม 2568] 

 การประยุกต์ใช้ขันติบารมีในกระบวนการบริหารธุรกิจ ทำให้ผู ้นำสามารถควบคุมอารมณ์ได้

ท่ามกลางความขัดแย้งและความเปลี่ยนแปลง สร้างความสัมพันธ์ที่สมดุลภายในองค์กร และตัดสินใจบน

พื้นฐานของสติและปัญญามากกว่าอารมณ์ ขันติในระดับบุคคลทำให้เกิดความมั่นคงทางจิตใจ ในระดับ

ทีมสร้างวัฒนธรรมแห่งความร่วมมือและความเข้าใจ และในระดับองค์กรขับเคลื่อนให้ธุรกิจเติบโตอย่างมี

คุณธรรมและความรับผิดชอบต่อสังคม องค์กรที่บริหารด้วยขันติจึงมิได้แข่งเพื่อเอาชนะผู้อื่น แต่แข่งขัน

เพ่ือพัฒนาตนเองและสร้างประโยชน์ต่อส่วนรวมอย่างแท้จริง 

 เมื่อพิจารณาในเชิงปรัชญา ขันติบารมีทำหน้าที่เป็น “พลังแห่งความนิ่งที่เปลี่ยนแปลงได้” 

กล่าวคือ เป็นพลังภายในที่ไม่ตอบสนองด้วยโทสะหรือความกลัว แต่เลือกที่จะเรียนรู้จากทุกสถานการณ์

ด้วยสติและปัญญา พลังนี้เองที่ทำให้การบริหารเกิดความสมดุลระหว่างความเด็ดขาดกับความอ่อนโยน 

ระหว่างการคิดเชิงกลยุทธ์กับการตัดสินใจด้วยเมตตา ขันติจึงเป็นคุณธรรมที่ทำให้ผู ้นำไม่เพียงแต่ 

“บริหารงาน” แต่ยัง “บริหารจิต” ได้อย่างมีศิลปะ ซึ่งสอดคล้องกับคำกล่าวของ Drucker (1974) ที่ว่า 

“การบริหารคือการทำให้คนธรรมดาสามารถทำสิ่งที่ไม่ธรรมดาได้” 

 ผลจากการวิเคราะห์เชิงสังเคราะห์ในบทความนี้ได้เสนอองค์ความรู ้ใหม่ คือ “โมเดลการ

บริหารธุรกิจบนพื้นฐานของขันติบารมี” หรือ KHANTI Model ซึ่งประกอบด้วยหกองค์ประกอบ ได้แก่ 

Kindness (เมตตา) Harmony (ความกลมกลืน) Awareness (การรู้เท่าทัน) Non-Reactivity (ไม่ตอบ

โต้) Tolerance (ความอดทน) และ Integrity (ความซื่อสัตย์) โมเดลนี้ไม่เพียงชี้ให้เห็นว่าขันติสามารถ

นำมาประยุกต์ใช้ในบริหารธุรกิจได้อย่างเป็นรูปธรรม แต่ยังเสนอแนวทางพัฒนาภาวะผู้นำและวัฒนธรรม

องค์กรให้สอดคล้องกับหลักการพัฒนาอย่างยั่งยืน (Sustainable Development) และเป้าหมายการ

พัฒนาภายใน (Inner Development Goals: IDGs) อีกด้วย 

 กล่าวโดยสรุป ขันติบารมีมิได้เป็นเพียงหลักธรรมของนักบวช หากแต่เป็น “บารมีของนัก

บริหาร” ที่สามารถสร้างสมดุลระหว่างการเติบโตทางเศรษฐกิจและการเติบโตทางจิตวิญญาณ ขันติทำให้

ผู้นำมีพลังแห่งความสงบในการเผชิญวิกฤติ มีปัญญาในการตัดสินใจ และมีเมตตาในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 

ธุรกิจที่บริหารด้วยขันติจึงไม่เพียงอยู่รอดในโลกแห่งการแข่งขัน หากแต่ยัง “อยู่เย็น ” ด้วยความดีงาม 

และ “ยั่งยืน” ด้วยความเข้าใจ ซึ่งนับเป็นทิศทางใหม่ของการบริหารธุรกิจที่ผสานความสำเร็จกับความ

สงบอย่างสมบูรณ์ในศตวรรษแห่งการเปลี่ยนผ่านนี้ 

 

  



 

 

54  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [December 2025] 

บรรณานุกรม 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2544). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระอธิการสุรพล. (2565). ภาวะผู ้นำเชิงพุทธและขันติธรรม. วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตร

ปริทรรศน์, 16(2), 23–34. 
ภัทร์ระพี วารีดี. (2565). ภาวะผู้นำทางจิตวิญญาณในองค์กร. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 
มะสุกรี ตายะกาเร็ง. (2564). แนวคิดภาวะผู้นำเชิงบารมีในพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
เอกช ัย อ ุ ไรส ินธ ์ .  (2564). แนวปฏ ิบ ัต ิตามปฏ ิปทาของพระโพธ ิส ัตว ์ ในส ังคมไทยป ัจจ ุบ ัน. 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Carroll, A. B., & Brown, J. A. (2018). Corporate social responsibility: A review of current 

concepts, research, and issues. Business & Society, 57(1), 7–23. 
Drucker, P. F. (1974). Management: Tasks, responsibilities, practices. Harper Business. 
Fayol, H. (1949). General and Industrial Management. Sir Isaac Pitman & Sons. 

Harvey, P. (2013). An introduction to Buddhism: Teachings, history and practices (2nd ed.). 
Cambridge University Press. 

Kast, F. E., & Rosenzweig, J. E. (1972). General systems theory: Applications for 

organization and management. Academy of Management Journal, 15(4), 447–465. 

Mayo, E. (1933). The human problems of an industrial civilization. New York : Macmillan. 

Mintzberg, H. (2009). Managing. Berrett-Koehler Publishers. 
Porter, M. E. (1985). Competitive advantage: Creating and sustaining superior 

performance. Free Press. 

Qirem, I. A. E., et al. (2023). The impact of sustainability accounting on financial reporting 
quality. Journal of Logistics, Informatics and Service Science, 10(4), 62–71. 

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2018). Management (14th ed.). Pearson. 

Taylor, F. W. (1911). The principles of scientific management. Harper & Brothers. 

Zsolnai, L. (2011). Spirituality and business: An interdisciplinary overview. Society and 
Economy, 34(3), 489–514. 



 

 

70 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

จริยธรรมการตีพิมพ์บทความ 
ในวารสารสถาบันพอด ี

 
 

 

 วารสารสถาบันพอดี ให้ความสำคัญกับการรักษามาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์เผยแพร่
บทความ ดังนั้น จึงมีนโยบายให้ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้องปฏิบัติตามหลักการและมาตรฐานด้านจริยธรรมในการ
ตีพิมพ์อย่างเคร่งครัด ดังต่อไปนี้ 
 
 บทบาทหน้าที่ของบรรณาธิการและกองบรรณาธิการในวารสารสถาบันพอดี 
 1. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการมีหน้าที่พิจารณาและตรวจสอบบทความที่ส่งมาเพ่ือ
พิจารณาตีพิมพ์กับวารสารทุกบทความ โดยพิจารณาความสอดคล้องของเนื้อหาบทความกับเป้าหมาย
และขอบเขตของวารสาร รวมถึงตรวจสอบคุณภาพของบทความตามกระบวนการประเมินคุณภาพ
บทความก่อนการตีพิมพ์ 
 2. บรรณาธิการมีหน้าที่จัดพิมพ์คำแนะนำแก่ผู้เขียนในทุกประเด็นที่ผู้เขียนควรรับทราบและ            
ควรมีการปรับปรุงคำแนะนำให้ทันสมัยอยู่เสมอพร้อมทั้งควรมีการอ้างอิงหรือการเชื่อมโย่งกับระเบียบ
ดังกล่าวนี้ด้วย 
 3. การพิจารณาบทความในแต่ละเรื่อง ต้องมีการอ้างอิงเหตุผลทางวิชาการเป็นหลัก และต้องไม่
มีอคติต่อผู้เขียนบทความและเนื้อหาบทความที่พิจารณาไม่ว่าจะด้วยกรณีใด ๆ ทั้งสิ้น  
 4. บรรณาธิการไม่ควรเปลี่ยนแปลงการตัดสินใจในการตอบรับบทความที่ถูกปฏิเสธการตีพิมพ์ไป
แล้ว ยกเว้นมีปัญหาร้ายแรงเกิดขึ้นในระหว่างการส่งบทความมารับการพิจารณา 
 5. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่มีส ่วนได้ส่วนเสียกับผู ้น ิพนธ์บทความหรือ
ผู้ทรงคุณวุฒิที่ตรวจประเมินบทความ ไม่ว่าจะเป็นประโยชน์ในเชิงธุรกิจหรือในการนำไปเป็นผลงานทาง
วิชาการของตนเอง 
 6. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่ปิดกั้น เปลี่ยนแปลง หรือแทรกแซงข้อมูลที ่ใช้
แลกเปลี่ยนระหว่างผู้ทรงคุณวุฒิที่ตรวจประเมินบทความและผู้นิพนธ์บทความ 
 7. บรรณาธิการมีหน้าที่ปกป้องมาตรฐานของทรัพย์สินทางปัญญาจากความต้องการทางธุรกิจ 
 8. บรรณาธิการมีความรับผิดชอบในการปรับปรุงวารสารอย่างสม่ำเสมอ และขอรับการประเมิน
มาตรฐานคุณภาพวารสารวิชาการ 
 9. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องปฏิบัติตามกระบวนการและขั้นตอนต่าง ๆ ของวารสาร
อย่างเคร่งครัด คงไว้ซึ่งความถูกต้องของผลงานวิชาการ และรักษามาตรฐานการดำเนินการทุกอย่าง
เพื่อให้มั ่นใจในคุณภาพของบทความที่ตีพิมพ์และรับรองคุณภาพของงานวิจัยทีได้รับการตีพิมพ์ตาม
มาตรฐานสากลที่ได้รับการยอมรับ 
 



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

 บทบาทหน้าของผู้เขียนบทความในวารสารสถาบันพอดี 
 1. บทความที่ผู้เขียนส่งมาเพื่อพิจารณาตีพิมพ์ในวารสารต้องเป็นบทความที่ไม่เคยตีพิมพ์หรือ
เผยแพร่ที่ใดมาก่อน 
 2. ผู้เขียนบทความต้องทำการอ้างอิงให้ถูกต้องทุกครั้งเมื่อนำผลงานของผู้อื่นมานำเสนอหรือ
อ้างอิงประกอบในเนื้อหาบทความของตนเอง และห้ามคัดลอกผลงานของผู้อื่นโดยเด็ดขาด 
 3. หากผลงานทางวิชาการของผู้เขียนเกี่ยวข้องกับการใช้สัตว์ หรือการทดลองในมนุษย์โดย
ผู้เข้าร่วมหรืออาสาสมัคร หรือผลการวิจัยมีประเด็นที่เปราะบางต่อผู้ให้ข้อมูล ผู้เขียนควรดำเนินการตาม
หลักจริยธรรมปฏิบัติตามกฎหมายและข้อบังคับที่เกี่ยวข้องอย่างเคร่งครัด รวมถึงต้องได้รับความยินยอมก่อน
การดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลหรือแสดงเอกสารที่เกี่ยวข้อง เช่น หนังสือรับรองจากคณะกรรมการ
จริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ หรือในสัตว์ทดลองประกอบด้วยทุกครั้ง 
 4. ผู้เขียนบทความต้องยินยอมโอนลิขสิทธิ์ให้แก่วารสารสถาบันพอดีก่อนการตีพิมพ์ และไม่นำ
ผลงานไปเผยแพร่หรือตีพิมพ์กับแหล่งอ่ืน ๆ หลังจากท่ีได้รับการตีพิมพ์กับวารสารสถาบันพอดีแล้ว 
 5. ชื่อเขียนที่ปรากฏในบทความต้องเป็นผู้ที่มีส่วนในบทความนั้น ๆ จริง ไม่แอบอ้าง 
 

 บทบาทหน้าที่ของผู้ทรงคุณวุฒิท่ีประเมินบทความ 
 1. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความการพิจารณา
คุณภาพของบทความต้องคำนึงถึงคุณภาพของบทความเป็นหลัก และพิจารณาบนหลักการและเหตุผล
ทางวิชาการโดยปราศจากอคติ หรือความขัดแย้งส่วนตัว 
 2. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องตระหนักว่าตนเองเป็นผู้มีความเชี่ยวชาญมีความรู้ ความ
เข้าใจในเนื้อหาของบทความท่ีรับประเมินอย่างแท้จริง 
 3. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่แสวงหาประโยชน์จากบทความที่ตนเองได้ทำการ
ประเมิน 
 4. หากผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความได้ตรวจสอบแล้วพบว่า บทความที่รับประเมินเป็น
บทความที่คัดลอกผลงานชิ้นอื่น ๆ ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความต้องแจ้งให้บรรณาธิการทราบทันที 
พร้อมแสดงหลักฐานประกอบที่ชัดเจน 
 5. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องรักษาระยะเวลาประเมินตามกรอบเวลาประเมินที่วารสาร
สังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม กำหนดรวมถึงไม่เปิดเผยข้อมูลของบทความให้ผู้ที่อ่ืนได้รับรู้ 

 
 

  



 

 

72 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

 
 
 
 
 
 
 
 

หลักเกณฑ์สำหรับการนิพนธ์ 
บทความวิจัย บทความวิชาการ และงานวชิาการอื่น ๆ 

วารสารสถาบันพอด ี
 

 วารสารสถาบันพอดี มีนโยบายส่งเสริมและเผยแพร่ผลงานวิชาการและงานวิจัยของนักศึกษา 
คณาจารย์ และนักวิชาการที่สนใจ นอกจากนี้ยังเป็นเวทีวิชาการ เพื่อแลกเปลี่ยนทัศนะและข้อคิดเห็น
ทางด้านสังคมศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม โดยรูปแบบผลงานที่วารสารจะรับพิจารณามี 2 ประเภท คือ 
บทความวิจัย และบทความวิชาการ  
 บทความวิจัย บทความวิชาการ และบทวิจารณ์หนังสือที่จะได้รับการพิจารณาลงตีพิมพ์ในวารสาร 
“สถาบันพอดี” นี้ จะต้องได้รับการพิจารณาจากผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer Review) ก่อน เพ่ือให้วารสารมีคุณภาพ
และนำไปอ้างอิงได ้
 การเตรียมต้นฉบับบทความวิจัย บทความวิชาการ บทวิจารณ์หนังสือ และงานวิชาการอื่น ๆ              
มีดังนี ้
 1. ภาษา เป็นภาษาไทยหรือภาษาอังกฤษก็ได้ การใช้ภาษาไทยให้ยึดหลักการใช้คำศัพท์และชื่อ
บัญญัติตามหลักของราชบัณฑิตยสถาน ควรหลีกเลี่ยงการใช้ภาษาอังกฤษในข้อความ ยกเว้นกรณีจำเป็น 
ให้เขียนคำศัพท์ภาษาไทยตามด้วยวงเล็บภาษาอังกฤษ ให้ใช้ตัวเล็กทั้งหมดยกเว้นชื่อเฉพาะต้องขึ้นต้น
ด้วยตัวอักษรใหญ่ บทความส่วนที่เป็นภาษาอังกฤษควรให้ผู้เชี่ยวชาญด้านภาษาอังกฤษตรวจสอบความ
ถูกต้องก่อนที่จะส่งต้นฉบับ 
 2. การพิมพ์ ให้จัดพิมพ์ด้วยโปรแกรมไมโครซอฟท์เวิร์ด ด้วยรูปแบบตัวอักษร TH Sarabun 
PSK เนื้อหาจะเป็นขนาด 16 พอยต์ หัวข้อขนาด 18 พอยต์ ชื่อเรื่องขนาด 20 พอยต์ โดยจัดหน้ากระดาษ
ขนาด A4 ตั้งค่าหน้ากระดาษสำหรับการพิมพ์ห่างจากขอบกระดาษทุกด้าน ดังนี้ บน, ล่าง, ภายนอก ด้าน
ละ 1 นิ้ว (2.54 เซนติเมตร) ยกเว้น ภายในตั้งเป็น 1.3 นิ้ว 
 3. จำนวนหน้า บทความวิจัย บทวิจารณ์หนังสือ และบทความวิชาการ ตั้งแต่หัวข้อเรื่องจนถึง
บรรณานุกรมควรมีความยาวไม่น้อยกว่า 8 หน้า แตไ่ม่เกิน 15 หน้า กระดาษ ขนาด A4 
 
  



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

 การเรียงลำดับเนื้อหา 
 1. บทความวิจัย 
 1.1 ชื่อเรื่อง ควรสั้น กะทัดรัด และสื่อเป้าหมายหลักของการศึกษาวิจัย ไม่ใช้คำย่อชื่อเรื่องต้องมี
ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ โดยให้นำชื่อเรื่องภาษาไทยมาก่อน 
 1.2 ชื่อผู้นิพนธ์ภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ตำแหน่งทางวิชาการ หน่วยงานหรือสถาบัน ที่สังกัด 
และอีเมล 
 1.3 บทคัดย่อ (abstract) ให้มีทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ เป็นเนื้อความย่อที่อ่านแล้วเข้าใจ
ง่าย โดยเรียงลำดับความสำคัญของเนื้อหา เช่น วัตถุประสงค์ วิธีการศึกษา ผลงานและการวิจารณ์อย่าง
ต่อเนื ่องกัน ควรอยู ่ระหว่าง 200-300 คำ หรือไม่ควรเกิน 1 หน้ากระดาษ (ขนาดอักษร 16 TH 
SarabunPSK) ให้บทคัดย่อภาษาไทยขึ้นก่อนภาษาอังกฤษ 
 1.4 คำสำคัญหรือคำหลัก (Keywords) ให้ระบุทั ้งภาษาไทย และภาษาอังกฤษ ใส่ไว้ท้าย
บทคัดย่อของแต่ละภาษา ควรอยู่ที่ 3-5 คำ และไม่ควรเกิน 5 คำ 
 1.5 ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาหรือบทนำ เป็นส่วนของเนื้อหาที่บอกความเป็นมา
และเหตุผลนำไปสู่การศึกษาวิจัย ให้ข้อมูลทางวิชาการพร้อมทั้งจุดมุ่งหมายที่เกี่ยวข้องอย่างคร่าว ๆ และ
มีวัตถุประสงค์ของการศึกษาและวิจัยนั้นด้วย 
 1.6 วิธีดำเนินการวิจัย ให้ระบุรายละเอียดวัสดุ อุปกรณ์ สิ่งที่นำมาศึกษา จำนวนลักษณะ เฉพาะ
ของตัวอย่างที่ศึกษา ตลอดจนเครื่องมือและอุปกรณ์ต่าง ๆ ที่ใช้ในการศึกษา อธิบายวิธีการศึกษา หรือ
แผนการทดลองทางสถิติ การสุ่มตัวอย่าง วิธีการเก็บข้อมูลและวิธีการวิเคราะห์ข้อมูล 
 1.7 ผลการวิจัย แจ้งผลที่พบตามลำดับหัวข้อของการศึกษาวิจัยอย่างชัดเจนได้ใจความ ถ้าผลไม่
ซับซ้อนไม่มีตัวเลขมาก ควรใช้คำบรรยาย แต่ถ้ามีตัวเลขมาก ตัวแปรมาก ควรใช้ตารางแผนภูมิแทน ไม่
ควรมีเกิน 5 ตาราง หรือแผนภูมิ ควรแปรความหมายและวิเคราะห์ผลที่ค้นพบ และสรุปเปรียบเทียบกับ
สมมติฐานที่ตั้งไว้ 
 1.8 อภิปรายผลการวิจัย ชี้แจงว่าผลการศึกษาตรงกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย หรือแตกต่างไป
จากผลงานที่มีผู้รายงานไว้ก่อนหรือไม่ อย่างไร เหตุใดจึงเป็นเช่นนั้นและมีพ้ืนฐานอ้างอิงที่เชื่อถือได้ และ
ให้จบด้วยข้อเสนอแนะที่จะนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์หรือทิ้งประเด็นคำถามการวิจัย ซึ่งเป็นแนวทาง
สำหรับการวิจัยต่อไป 
 1.9 องค์ความรู้ใหม่ ชี้แจงว่าผลการศึกษาครั้งนี้ได้องค์ความรู้ใหม่อย่างไรบ้างที่อาจมีผลกระทบ
ต่อสังคมหรือแวดวงวิชาการ หรือชี้แจงได้ว่าองค์ความรู้จากการศึกษาครั้งนี้มีคุณค่าต่อสังคมอย่างไร (ถ้า
สามารถสรุปเป็นรูปภาพหรือแผนภูมิได้จะดีมาก) 
 1.10 ตาราง รูปภาพ และแผนภูมิ ควรคัดเลือกเฉพาะที่จำเป็น และต้องมีคำอธิบายสั้น ๆ แต่สื่อ
ความหมายได้สาระครบถ้วนในกรณีที่เป็นตาราง คำอธิบาย ต้องอยู่ด้านบน ในกรณีเป็นรูปภาพ หรือ
แผนภูมิคำอธิบายต้องอยู่ด้านล่าง 
 1.11 บรรณานุกรม สำหรับการพิมพ์เอกสารอ้างอิง ทั้งเอกสารอ้างอิงที่เป็นภาษาไทย และ
ภาษาอังกฤษ ให้ครบถ้วนที่ท้ายเรื่อง โดยใช้ระบบการอ้างอิงตามรูปแบบ APA  
 
  



 

 

74 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

 2. บทความวิชาการ 
 2.1 ชื่อเรื่อง ควรสั้น กะทัดรัด และสื่อเป้าหมายหลักของการศึกษาวิจัย ไม่ใช้คำย่อชื่อเรื่องต้องมี
ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ โดยให้นำชื่อเรื่องภาษาไทยมาก่อน 
 2.2 ผู้แต่ง ชื่อผู้นิพนธ์ภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ตำแหน่งทางวิชาการ หน่วยงานหรือสถาบัน                 
ที่สังกัด และอีเมล 
 2.3 บทคัดย่อ (abstract) ให้มีทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ เป็นเนื้อความย่อที่อ่านแล้วเข้าใจ
ง่าย โดยเรียงลำดับความสำคัญของเนื้อหา เช่น วัตถุประสงค์ วิธีการศึกษา ผลงานและการวิจารณ์อย่าง
ต่อเนื ่องกัน ควรอยู ่ระหว่าง 250-300 คำ หรือไม่ควรเกิน 1 หน้ากระดาษ (ขนาดอักษร 16 TH 
SarabunPSK) ให้บทคัดย่อภาษาไทยขึ้นก่อนภาษาอังกฤษ 
 2.4 คำสำคัญหรือคำหลัก (Keywords) ให้ระบุทั ้งภาษาไทย และภาษาอังกฤษ ใส่ไว้ท้าย
บทคัดย่อของแต่ละภาษา ควรอยู่ที่ 3-5 คำ และไม่ควรเกิน 5 คำ 
 2.5 บทนำ เป็นส่วนของเนื้อหาที่บอกความเป็นมาและเหตุผลนำไปสู่การศึกษา ให้ข้อมูลทาง
วิชาการพร้อมทั้งจุดมุ่งหมายที่เกี่ยวข้องอย่างคร่าว ๆ และมีวัตถุประสงค์ของการศึกษาและวิจัยนั้นด้วย 
 2.6 เนื้อหา มีการอธิบายถึงบริบท หรือองค์ประกอบต่าง ๆ หรือพรรณนาในสิ่งที่ต้องการนำเสนอ
อย่างเป็นขั้นตอน  
 2.7 องค์ความรู้ใหม่ (ถ้ามี) ชี้แจงว่าผลการศึกษาครั้งนี้ได้องค์ความรู้ใหม่อย่างไรบ้างที่อาจมี
ผลกระทบต่อสังคมหรือแวดวงวิชาการ หรือชี้แจงได้ว่าองค์ความรู้จากการศึกษาครั้งนี้มีคุณค่าต่อสังคม
อย่างไร (ถ้าสามารถสรุปเป็นรูปภาพหรือแผนภูมิได้จะดีมาก) 
 2.8 บทสรุป ควรมีการสรุปให้เข้าใจง่าย อ่านแล้วสามารถเข้าใจภาพรวมทั้งหมดของบทความ ไม่
ควรเขียนอธิบายยืดเยื้อ แต่ควรสรุปเนื้อหาให้มีความกระชับ เข้าใจง่าย 
 2.9 บรรณานุกรม สำหรับการพิมพ์เอกสารอ้างอิง ทั ้งเอกสารอ้างอิงที ่เป็นภาษาไทย และ
ภาษาอังกฤษ ให้ครบถ้วนที่ท้ายเรื่อง โดยใช้ระบบการอ้างอิงตามรูปแบบ APA  
 

 3. งานวิชาการอื่น 
 กรอบในการเขียนให้ใช้ในกรณีเดียวกันกับบทความวิชาการ 
 

 ขอบเขตการตีพิมพ์ 
 วารสารสถาบันพอดี เป็นวารสารสาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ รับตีพิมพ์เผยแพร่
บทความในด้านมนุษยศาสตร์และสังคมโดยเน้นด้านการศึกษาศาสตร์หรือครุศาสตร์ เช่น ด้านปรัชญา 
จริยศาสตร์ ศาสนาและวัฒนธรรม มนุษย์ศาสตร์ สังคมศาสตร์ ครุศาสตร์ การบริหารการศึกษา และสห
วิทยาการด้านการศึกษา 
  



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

 วาระการตีพิมพ์ 
 วารสารสถาบันพอดี มีวาระการตีพิมพ์เผยแพร่ ปีละ 12 ฉบับ ได้แก่  
 - ฉบับที่ 1 ประจำเดือนมกราคม  
 - ฉบับที่ 2 ประจำเดือนกุมภาพันธ์  
 - ฉบับที่ 3 ประจำเดือนมีนาคม 
 - ฉบับที่ 4 ประจำเดือนเมษายน 
 - ฉบับที่ 5 ประจำเดือนพฤษภาคม 
 - ฉบับที่ 6 ประจำเดือนมิถุนายน 
 - ฉบับที่ 7 ประจำเดือนกรกฏาคม 
 - ฉบับที่ 8 ประจำเดือนสิงหาคม 
 - ฉบับที่ 9 ประจำเดือนกันยายน 
 - ฉบับที่ 10 ประจำเดือนตุลาคม 
 - ฉบับที่ 11 ประจำเดือนพฤศจิกายน 
 - ฉบับที่ 12 ประจำเดือนธันวาคม 
 
 การส่งต้นฉบับ 
 - E-mail: โดยส่งไฟล์เวิร์ด (word) และไฟล์ Pdf. ไปที ่shdm.foundation@gmail.com 
 - สามารถส่งได้ด้วยตนเองที่กองบรรณาธิการวารสารสถาบันพอดี มูลนิธิสหธรรมิกชน ณ ลุมพินีพาร์ค 
รัตนาธิเบศร์-งามวงศ์วาน ถนนรัตนาธิเบศร์ บางกระสอ อำเภอเมืองนนทบุรี 11000 โทร. 081-8150908 
 
  

mailto:shdm.foundation@gmail.com


 

 

76 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

หนังสือ ชื่อผู้แต่ง./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อเรื่อง./(ครั้งที่พิมพ์)./สถานที่พิมพ์/:/สำนักพิมพ์. 
ผู้แต่ง 1 คน ทิศนา แขมมณี.  (2563). ศาสตร ์การสอน.  (พิมพ์คร ั ้งที่ 24) . กรุงเทพฯ : 

สํานักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 

Vaman Shivram. (1995). The Practical Sanskrit-English Dictionary. New 
Delhi : Motilal Babarsidass. 

ผู้แต่ง 2-3 คน ชนินทร เฉลิมสุข และ อภิชาติ คําปลิว. (2562). เทคโนโลยี (วิทยาการคํานวณ)          
ชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 2. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 
 

วสันต์ เกียรติแสงทอง, พรรษพล พรหมมาศ และ อนุวัตร เฉลิมสกุลกิจ. (2552). 
การศึกษาเทคโนโลยีออคเมนต์เตดเรียลลิตี้  : กรณีศึกษา พัฒนาเกมส์ “เมม
การ์ด”.โครงงานสาขาวิทยาการคอมพิวเตอร์ : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 
 

Kaplan, R. S. and Norton, D. P. (1996). The Balanced Scorecard : 
translating strategy in action. Boston : Harvard Business School Publishing 
Corporation. 
 

Knecht, W. S., Kuhlman, C. W., & Piper, R. D. (1955). Production of Ionium 
from a Pitchblende Residue (No. MCW-1379). St. Louis : Mallinckrodt 
Chemical Works. 

ผู้แต่งมากกว่า 3 คนข้ึน
ไป 

กรณีมีผู้แต่งมากกว่า 3 คนขึ้นไป ให้ลงเฉพาะผู้แต่งแรกตามด้วยคำว่าและ
คณะ กรณีภาษาต่างประเทศ ใช้ et al. ยกตัวอย่างเช่น  
 

สุวารี เจริญมุขยนันท์ และคณะ. (2556). การศึกษาสถานการณ์การให้บริการ
สุขภาพกับชาวกัมพูชาที่ชายแดนไทย-กัมพูชา : กรณีศึกษา จังหวัดสระแก้ว 
จันทบุรี และตราด กระทรวงสาธารณสุข ปี 2556. นนทบุรี : สำนัก งานวิจัยเพ่ือ
การพัฒนาหลักประกนัสุขภาพไทย. 
 

Moreau G, et al. (1984). Le service daccompanement spiritual dela 
maison Sarrazin. College de France : Quebec. 

ผู้แต่งเป็นสถาบัน สํานักงานคณะกรรมการพิเศษเพื ่อประสานงานโครงการอันเนื ่องมาจาก
พระราชดําริ.(2560). แนวคิดและทฤษฎีการพัฒนาอันเนื่องมาจากพระราชดําริ
ในพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว. กรุงเทพฯ : หจก.อรุณการพิมพ์. 
 

World Health Organization (WHO) .  (2023) . Health Statistics 2023  - 
Monitoring for the SDGs. Geneva Switzerland : World Health 
Organization. 

  



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

หนังสือ ชื่อผู้แต่ง./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อเรื่อง./(ครั้งที่พิมพ์)./สถานที่พิมพ์/:/สำนักพิมพ์. 
ผู้รวบรวมหรือ 
บรรณาธิการ 

รวิช ตาแก้ว (บก.). (2559). ประเทศไทยกับธรรมาภิบาลด้วยปรัชญาเศรษฐกิจ
พอเพียง. กรุงเทพฯ : หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์. 
 

Marya L. Besharov and Bjoern C. Mitzinneck (eds.). ( 2021) . 
Organizational Hybridity : Perspectives, Processes, Promises. Research 
in the Sociology of Organizations. 

เอกสารที่ไม่เป็นเล่ม เช่น 
เอกสารอัดสำเนา แผ่นพับ 
เป็นต้น 

คณะวารสารศาสตร์และสื ่อสารมวลชน มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ . (2561). 
รายงานผลการดำเนินงานของหลักสูตร วารสารศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
สื่อสารมวลชน (ปรับปรุง พ.ศ. 2559). (เอกสารอัดสำเนา). 
 

Lynn, A. ( 1994) .  Living after AIDS threat of dying imposes stress. 
Chicago : University of Illinois. (unpublished). 

กรณีผู้แต่งใช้นามแฝง นิ้วกลม (นามแฝง). (2555). ความรักเท่าที่รู้. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ : มติชน. 
 

Omega ( pesud) . (2 0 0 5 ) .  Garden of repose bitter cold nights. 
(Translated by Jack Hoe) (2nd ed.). Beijing : Foreign Languages Press. 

กรณีไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง PORPEANG THE EXPLORER เศรษฐกิจพอเพียง. (2565). กรุงเทพฯ : ศูนย์
ประสานการปฏิบัติที่ 5 กองอำนวยการรักษาความมั่นคงภายในราชอาณาจักร.  
 

Aids and the third world. (1989). Philadelphia : New Society Publishing.  
กรณีไม่ปรากฏเมืองที่พิมพ์ 
หรือสำนักพิมพ์ 

ซัม สาวพัตร์, (2559), พระบรมราโชวาทและพระราชดำรัส. กรุงเทพฯ : ม.ป.ท. 
 

Vatsyayan, K. (1986). Made Easy Ethics. New Delhi : n.p.  
กรณไีมป่รากฏปีที่พิมพ์ วิทย์ วิศทเวทย์. (ม.ป.ป.). จริยศาสตร์ : มนุษย์กับปัญหาจริยธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 8). 

กรุงเทพฯ : อักษรทัศน์. 
 

Kant, I. (n.d.) . Groundwork for the Metaphysics of Morals. translated 
by H.J. Paton. New York : Harper & Row, Publishers, Inc. 

กรณีพิมพ์ครั้งที่ 1  คมเดือน  โพธิสุวรรณ. (2563). เคล็ดลับการเขียนบทความวิจัยวรรณคดีตะวันตก 
วรรณคดีอังกฤษและอเมริกัน. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 

Belcher, W. (2019 ) .  Writing your journal article in twelve weeks : A 
guide to academic publishing success. Chicago : University of Chicago 
Press. 



 

 

78 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

หนังสือที่ชื่อผู้แต่งและปีที่
พิมพ์เหมือนกันแต่ต่างช่ือ

เรื่อง 

ชื่อผู้แต่ง./(ปีที่พิมพ์ก,ข,ค หรือ a,b,c)./ชื่อเรื่อง./(ครั้งที่พิมพ์)./สถานที่พิมพ์/:/
สำนักพิมพ์. 

 กีรติ บุญเจือ. (2560ก). ปรัชญาและจริยศาสตร์เบื้องต้น. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยราช
ภัฏสวนสุนันทา. 
______. (2560ข). ปรัชญาและจริยศาสตร์โบราณ. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยราชภัฏ
สวนสุนันทา. 
 

Huntington, Samuel P. (1996a) .  The Clash of Civilization. New York : 
Simon and Schuster. 

______. (1996b). The Clash of Civilizations and the Remaking of World 
Order. New York : Simon and Schuster. 
 

หนังสือแปล ชื่อผู้แต่ง./แปลโดย/ชื่อผู้แปล./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อเรื่อง./สถานที่พิมพ์/:/สำนักพิมพ์. 
 Sandel, M. J. แปลโดย สฤณี อาชวานันทกุล. (2554). ความยุติธรรม. กรุงเทพฯ : 

โอเพ่น เวิลด์ส. 
 

Lao Tzu. translate by D.C. Lau. (1996). Tao Te Chiag. Honng Kong : The 
Chinese University of Honng Kong. 

บทความในวารสาร ชื่อผู้เขียนบทความ./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อบทความ./ชื่อวารสาร,/ปีที่หรือเล่มที่(ฉบับที่
(ถ้ามี)),/เลขหน้า. 

 อัจฉรา ศรีวรกุล และนีรนาท จุลเนียม. (2566). ศึกษาความสามารถในการเขียน
เรื่องจากภาพโดยใช้จินตนาการของผู้เรียนของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 จาก
การจัดการเรียนรู้แบบร่วมมือด้วยเทคนิค CIRC. วารสารศึกษาศาตร์ มมร, 11(2), 
25-41.  
 

Matland, RE. (1995). Synthesizing the implementation literature : The 
ambiguity-conflict model of policy implementation. Journal of Public 
Administration Research and Theory, 5(2), 145-174. 

  



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

วิทยานิพนธ์/ดุษฎีนิพนธ์/
สารนิพนธ์/รายงานการวิจัย 

ชื ่อผู ้ทำวิทยานิพนธ์/ดุษฎีนิพนธ์/สารนิพนธ์/รายงานการวิจัย/(ปีที ่พิมพ์)./ชื่อ
วิทยานิพนธ์หรือดุษฎีนิพนธ์และสารนิพนธ์./ระดับวิทยานิพนธ์หรือดุษฎีนิพนธ์หรือ
สารนิพนธ์หรือรายงานการวิจัย./คณะหรือสังกัด/:/ชื่อมหาวิทยาลัย. 

อ้างอิงจากวิทยานิพนธ์ นริศา ชุตินารา. (2563). ศึกษาวิเคราะห์การจัดการอารมณ์เชิงพุทธของผู้สูงอายุใน
โรงเรียนฮอมสุข ตำบลดอนแก้ว อำเภอแม่ริม จังหวัดเชียงใหม่. พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

Pyerson, J.F. (1983). Effective management training : Two models. 
Master’s thesis. New York : Carkson College Technology. 

อ้างอิงจากดุษฎีนิพนธ์ ปราโมทย์ หม่อมศิลา. (2561). คุณภาพชีวิตของทหารไทยตามหลักปรัชญาหลังนวยุค
สายกลาง : การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน. ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎี
บัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 
 

Chansuvarn, W. (2012). Spectrometric analysis of mercury(II) ion using 
gold nanoparticles stabilized by dithia-diaza ligands. Doctoral 
dissertation. Bangkok : Chulalongkorn University. 
 

อ้างอิงจากสารนิพนธ์ อภิพัธน์ วิศิษฏ์ใจงาม และ จิรพจน์ ขวัญคง. (2561). พลังจิตอาสาจากเจตนา สร้าง
รัก ศรัทธา ผูกหลักสามัคคี . สารนิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

Akkaraphan Rujiraprawat. (2013) .  Guidelines to Increase Efficiency of 
Dried Rubber Wood Industry : A Case Study of a Factory in Songkhla 
Province. Minor Thesis.  Industrial Management : Prince of Songkla 
University. 

อ้างอิงจากรายงานการวิจัย วิษณุ บัวเทศ. (2565). การถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นในการเพิ่มมูลค่าฉี่และมูล
ไส้เดือนดิน ตามแนวปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง. รายงานการวิจัย. กรุงเทพฯ : 
สำนักงานการวิจัยแห่งชาติ. 
 

Natchariya Chomngam. (2020). WTO and Public Moral: A Case Study of 
EU's Prohibition of Importation and Marketing of Seal Products. 
research report. Bangkok : Chulalongkorn University. 

  



 

 

80 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

บทความจากเว็บไซต์ (Web 
Site) 

ชื่อผู้แต่ง./ชื่อบทความ./[ออนไลน์]./แหล่งที่มา/:/URL/[วัน/เดือน/ปี]. 

 คมชัดลึก ออนไลน์. เมื่อทรงอย่างแบดทรงอิทธิพล โจทย์ใหญ่ Papper Planes 
ต่อวัยรุ่นฟันน้ำนม. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : https://www.komchadluek.net 
/news/society/540937 [20 มกราคม 2567]. 
 

United Nations. Department of Economic and Social Affairs Sustainable 
Development. [Online]. Retrieved from : https://sdgs.un.org /goals [29 
November 2023]. 

บทความจากเอกสารการ
ประชุม/สัมมนาทางวิชาการ 

ชื่อผู้แต่ง./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อเรื ่องบทความ./ใน/ชื่อบรรณาธิการ/(บก.)./ชื่อการ
ประชุม./สถานที่พิมพ์/:/สำนักพิมพ์. 

 มะลิ ทิพพ์ประจง. (2566). นโยบายองค์กรในยุคดิจิทัล. ใน ดร.เพ็ญพรรณ เฟื่อง
ฟูลอย (บก.). รายงานสืบเนื ่องจากการประชุมวิชาการระดับชาติครั ้งที ่ 1 
“สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ  : ศาสนา ศิลปะและวัฒนธรรม”. สุพรรณบุรี : 
วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรณภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

Soutar, G., & Mazzarol, T. W. (1995). Gaining competitive advantage in 
education services exports : Forward integration and strategic alliances in a 
maturing market. In G. Tower (Ed.), Proceeding of the Academy of 
International Business Southeast Asia Regional Conference, Asia Pacific 
International Business : Regional integration and global competitiveness. 
Perth : Murdoch University. 

การสัมภาษณ์ ชื่อผู้ให้สัมภาษณ์./ตำแหน่ง (ถ้ามี)/หัวข้อสัมภาษณ์./วัน เดือน ปีที่สัมภาษณ์./
สัมภาษณ.์ 

 พระไพศาล วิสาโล. การตื่นรู้คืออะไร. 9 กุมภาพันธ์ 2560. สัมภาษณ์. 
 

Sanguansermsri, M. Talk of President. 3 September 2020. interviewer.  
บทความจากหนังสือพิมพ์ ชื่อผู้แต่ง./(วัน/เดือน/ปี)./ชื่อบทความ./ชื่อหนังสือพิมพ์/:/หน้า. 

 สุชาติ เผือกสกนธ์. (9 มิถุนายน 2549). ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง. ผู้จัดการ
รายวัน : 13. 
 

Schwartz, J. (30 September 1993). Obesity affects economic, social 
status. The Washington Post : A1. 

  



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

บทความที่อยู่ในหนังสือ/
รายงาน 

ผู้แต่ง./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อบทความ./ใน/ชื่อบรรณาธิการ/(บรรณาธิการ)./ชื่อเรื่อง/หน้า/
เลขหน้าที่อ้างอิง./สถานที่พิมพ์/:/สำนักพิมพ์. 

 รุ่งนภา ฉิมพุฒ. (2545). ลิเกในจังหวัดพิษณุโลก. ใน ดิเรก ปัทมสิริวัฒน์ และพัชรินทร์ 
สิรสุนทร (บรรณาธิการ), ความรู้ คู่สังคม รวมผลงานวิจัยของคณะมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 67-94. กรุงเทพฯ : พี. เอ. ลีฟวิ่ง.  
 

Chimput, R. (2002). Musical folk drama in Phitsanulok province. In D. 
Pattamasiriwat and P. Sirasoonthorn (Eds.). Knowledge of social partners in 
Faculty of Humanities and Social Sciences, Naresuan University, 67-94. 
Bangkok : P. A. Living. 
 

หมายเหตุ : ถ้าไม่มีชื่อบรรณาธิการ ให้ระบุใน และตามด้วยช่ือเรื่อง 
ราชกิจจานุเบกษา ชื่อพระราชบัญญัติ./(วันที่/เดือน/ปีที่พิมพ์)./ราชกิจจานุเษกษา./เล่มที่/../ตอนที่/..,/หน้า..-... 

 กฎกระทรวง การสร้าง การตั ้ง การรวม การย้าย และการยุบเลิกว ัด การขอรับ
พระราชทานวิสุงคามสีมา และการยกวัดร้างขึ้นเป็นวัดมีพระภิกษุอยู่จำพรรณนา พ.ศ. 
2559. (27 มกราคม 2560). ราชกิจจานุเษกษา. เล่มที่ 134 ตอนที่ 12 ก, หน้า 41-51. 

รูปภาพ ผู้แต่ง./(ปีที่พิมพ์)./ชื่อภาพ./[Image]./จาก หรือ Retrieved from/http://www.xxxxxxx 
[วัน/เดือน/ปี]. 

  
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 1 ความสัมพันธ์ระหว่างสหรัฐ-ตุรกีในสถานะของการช่วยชีวิต เมื่อวันที่ 13 
สิงหาคม ค.ศ. 2018 (Geopolitical Monitor, 2018) 
 

ตัวอย่างการอ้างอิงบรรณานุกรม 
Geopolitical Monitor. (2018). US-Turkey Relations Placed on Life Support. 
[Image]. Retrieved from https://www.geopoliticalmonitor.com/us-turkey-
relations-placed-on-life-support/ [20 มกราคม 2567]. 

https://www.geopoliticalmonitor.com/us-turkey-relations-placed-on-life-support/
https://www.geopoliticalmonitor.com/us-turkey-relations-placed-on-life-support/


 

 

82 Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 10 [October-December 2025] 

  



 

 

 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 10 [ตุลาคม-ธนัวาคม 2568] 
 

รูปแบบ รายการอ้างอิง (ท้ายบทความ) 
สัญลักษณ์ / หมายถึง การเว้นวรรค 

แอปพลิเคชั่น ชื่อผู้ถือสิทธิ์ หรือองค์กร./(ปีของ version แอป)./ชื่อแอปพลิเคชัน/(Version แอป)/
[Mobile application software]/จาก หรือ Retrieved from http://xxxxx 

 Automattic. (2021). Word Press (Version 18.0) [Mobile application software]. 
Retrieved from https://apps.apple.com/us/app/wordpress /id335703880 

ภาพ หรือ แผนผัง  
หรือแผนภูมิ 

เขียนอ้างอิงในบรรณนุกรมให้สอดคล้องกับหลักการอ้างอิงประเภทต่าง ๆ ดังที่แสดง
เอาไว้ข้างต้น เช่น ถ้า ภาพ หรือแผนผัง หรือแผนภูมิ อ้างอิงมาจากหนังสือ ก็ให้อ้างอิง           
ในรูปแบบของหนังสือ แต่หากอ้างอิงมาจากเว็บไซต์ ก็ให้อ้างอิงในรูปแบบของเว็บไซต์ 
เป็นต้น 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 1 องค์ประกอบปรชัญาของเศรษฐกิจพอเพียง (เมธา หรมิเทพาธิป และคณะ, 
2564) 
 

เมธา หริมเทพาธิป และคณะ. (2564). สังคมแห่งการแบ่งปันตามหลักปรัชญาของ
เศรษฐกิจพอเพียง : การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน. รายงานการวิจัย. 
กรุงเทพฯ : ศูนย์ประสานการปฏิบัติที่  5 กองอำนวยการรักษาความมั่นคงภายใน
ราชอาณาจักร. 

 
 

https://apps.apple.com/us/app/wordpress/id335703880


มูลนิธิสหธรรมิกชน
SAHADHAMMIKCHON FOUNDATION
WWW.SHDMFOUNDATION.ORG


