
 

 

13 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยวิริยะบารม ี
Leadership Development through the Perfection of  

Viriya Parami 
 

ชิสา กันยาวิริยะ1 และ สิรินทร์ กันยาวิริยะ2 
Chisa Gunyaviriya1 and Sirin Gunyaviriya2 

1,2สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
1,2Philosophy and Ethics Program, Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University 

Corresponding author, e-mail: 1chisa.gu@ssru.ac.th 
2sirin.cnt@hotmail.com 

 
Received: September 10, 2025; Revised: September 29, 2025; Accepted: September 30, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ วิเคราะห์แนวคิดวิริยะบารมีตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงเอกสาร และระเบียบวิธีวิจัยเชิงปรัชญา ผ่านการวิเคราะห์เชิงพุทธปรัชญา           
การตีความ และการไตร่ตรองสะท้อนกลับ จากคัมภีร์พระพุทธศาสนาและงานวิชาการที่เกี ่ยวข้อง  
ผลการวิจัยพบว่า วิริยะบารมีมีความหมายครอบคลุมทั้งมิติของความเพียร ความอดทน และการเสียสละ
เพื่อเป้าหมายสูงสุด โดยสัมพันธ์กับสัมมัปธาน 4 และสามารถเชื่อมโยงกับคุณลักษณะของภาวะผู้นำ 
ได้แก่ ความมุ่งมั่น การฟื้นคืนจากวิกฤติ การสร้างแรงบันดาลใจ และความเป็นผู้นำเชิงคุณธรรม ผลการ
สังเคราะห์นำไปสู ่การสร้าง “VIRIYA Leadership Model” ซึ ่งประกอบด้วย 5 มิติ ได้แก่ Vision 
(ว ิส ัยทัศน ์) , Integrity (คุณธรรม) , Resilience (ความอดทน) , Inspiration (แรงบันดาลใจ) , และ 
Yielding Action (การลงมือทำอย่างไม่ย่อท้อ) องค์ความรู้ใหม่นี้ชี้ให้เห็นว่า วิริยะบารมีสามารถพัฒนา
เป็นกรอบแนวคิดสำหรับภาวะผู้นำร่วมสมัยที่มีรากฐานจากคุณธรรมและพลังภายใน ซึ่งไม่เพียงตอบ
โจทย์เชิงทฤษฎีในการเติมเต็มช่องว่างทางวิชาการ แต่ยังเป็นแนวทางเชิงปฏิบัติสำหรับการพัฒนาผู้นำใน
สังคมไทยและสังคมโลกอย่างยั่งยืน 
 

คำสำคัญ: การพัฒนา, ภาวะผู้นำ, การพัฒนาภาวะผู้นำ, วิริยะบารมี 
  



 

 

14  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

Abstract. 
 This research aimed to analyze the concept of Viriya Parami according to 
Theravada Buddhism. A documentary research design and philosophical research 
methodology were employed, including Buddhist philosophical analysis, hermeneutics, 
and reflexive thinking, based on Buddhist scriptures and relevant academic works. The 
findings revealed that Viriya Parami encompassed dimensions of perseverance, 
endurance, and self-sacrifice for the highest goal, and was closely related to the Four 
Right Efforts (Sammappadhana). It could also be linked to leadership attributes such as 
goal commitment, resilience, inspirational leadership, and ethical leadership. The 
synthesis led to the development of the “VIRIYA Leadership Model,” which consisted of 
five dimensions: Vision, Integrity, Resilience, Inspiration, and Yielding Action. The new 
knowledge from this research indicated that Viriya Parami could be developed into a 
conceptual framework for contemporary leadership grounded in morality and inner 
strength, which not only addressed theoretical gaps in academic studies but also provided 
a practical guideline for leadership development in Thai society and the global context 
toward sustainability. 
 

Keywords : Development, Leadership, Leadership Development, Viriya Parami 
  



 

 

15 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

บทนำ 
ในสังคมปัจจุบัน การพัฒนาภาวะผู้นำถือเป็นหัวใจสำคัญของการสร้างบุคลากรที่มีศักยภาพใน

การขับเคลื่อนองค์กรและสังคมไปสู่ความยั่งยืน แต่กระแสการพัฒนาภาวะผู้นำที่แพร่หลายในระดับโลก
มักจะเน้นไปที่ ทฤษฎีตะวันตก เช่น ภาวะผู ้นำการเปลี ่ยนแปลง (Transformational Leadership) 
ภาวะผู้นำผู้รับใช้ (Servant Leadership) และภาวะผู้นำเชิงจริยธรรม (Ethical Leadership) ซึ่งล้วนมี
คุณูปการต่อการยกระดับการบริหารจัดการ แต่ยังมีข้อจำกัดที่มักจะเน้นเพียง “ทักษะการจัดการ” และ 
“คุณลักษณะภายนอก” โดยไม่ได้ให้ความสำคัญอย่างเพียงพอต่อการพัฒนาจิตใจและคุณธรรมภายใน 
(จุลศักดิ์ ชาญณรงค์, 2566) 

นอกจากทฤษฎีภาวะผู้นำที่แพร่หลายในโลกตะวันตกแล้ว วงวิชาการสากลยังได้พัฒนากรอบคิด
ใหม่ ๆ เพื ่อตอบโจทย์ความซับซ้อนของโลกปัจจุบัน ตัวอย่างเช่น  The Leadership Quarterly ได้
เผยแพร่งานของ Bass (1990) ที่เสนอ Transformational Leadership โดยชี้ว่าภาวะผู้นำที่แท้จริงต้อง
มีแรงบันดาลใจ (inspiration) และการยึดมั ่นในคุณธรรมทางจริยธรรม ( idealized influence) ซึ่ง
สอดคล้องกับมิติของวิริยะบารมีที ่เน้นความมุ ่งมั่นและการเสียสละเพื ่อเป้าหมายสูงสุด นอกจากนี้  
Greenleaf (2002) ที่ได้รับการอ้างอิงอย่างกว้างขวางใน Journal of Leadership Studies ได้เสนอ
แนวคิด Servant Leadership ที่ให้ความสำคัญต่อการรับใช้และการพัฒนาผู ้อื ่น ซึ ่งสะท้อนความ
ใกล้เคียงกับหลักบารมีในพุทธศาสนา 

ในอีกด้านหนึ่ง งานวิจัยเชิงจิตวิทยาเชิงบวก เช่น Duckworth (2016) ที่ตีพิมพ์ในงานวิจัยสากล 
ได้พัฒนามโนทัศน์ grit หรือความเพียรพยายามอย่างต่อเนื่อง อันเป็นคุณลักษณะที่ใกล้เคียงกับวิริยะ
บารมี ผลการศึกษาพบว่าความเพียรเป็นตัวแปรสำคัญที่สัมพันธ์กับความสำเร็จในระยะยาว ทั้งในด้าน
การศึกษาและการทำงาน งานนี้ชี้ให้เห็นว่าหลักวิริยะบารมีมิได้เป็นเพียงแนวคิดทางศาสนา แต่สามารถ
เทียบเคียงกับแนวคิดเชิงวิชาการสากลได้อย่างมีนัยสำคัญ 

อย่างไรก็ตาม แม้งานวิจัยเหล่านี้ได้พัฒนาทฤษฎีภาวะผู้นำในหลายมิติ แต่ยังมีข้อจำกัดตรงที่ ยัง
ขาดการบูรณาการเชิงลึกกับมิติทางจิตวิญญาณและคุณธรรมภายใน  ซึ่งเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา 
ดังนั้น การศึกษาครั้งนี้จึงมีความสำคัญในการเชื่อมโยง “วิริยะบารมี” เข้ากับศาสตร์การพัฒนาภาวะผู้นำ
ร่วมสมัย โดยมุ่งเสนอโมเดลภาวะผู้นำที่มีรากฐานจากคุณธรรมภายใน ซึ่งสามารถเสริมสร้างทั้งศักยภาพ
เชิงปฏิบัติและความยั่งยืนทางสังคม 
 ส่วนพระพุทธศาสนาเถรวาทได้วางกรอบแนวคิดเรื่องการบำเพ็ญ บารมี 10 เป็นคุณธรรมข้ันสูงที่
สะสมเพื ่อบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีว ิต โดยเฉพาะ  วิริยะบารมี ซึ ่งหมายถึงความเพียรพยายาม           
ความมุ่งมั่นไม่ย่อท้อ และการอดทนต่ออุปสรรค วิริยะบารมีจึงมิใช่เพียงหลักธรรมเชิงทฤษฎี แต่เป็น 
“พลังภายใน” ที ่สามารถนำมาใช้ในการพัฒนาภาวะผู ้นำให้มีความเข้มแข็งทั ้งด้านคุณธรรมและ
ประสิทธิภาพ (พุทธชญานันท์ จันทร์โสม, 2557) 
 อย่างไรก็ตาม เมื่อสำรวจงานวิชาการในช่วงที่ผ่านมา พบว่า งานศึกษาด้านบารมีส่วนใหญ่ยังคง
เน้นมิติทางศาสนาและจริยศาสตร์ เช่น การวิเคราะห์พัฒนาการบำเพ็ญบารมีในพระพุทธศาสนา 



 

 

16  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

(พุทธชญานันท์ จันทร์โสม, 2557) หรือการนำบารมีไปเชื่อมโยงกับการปฏิบัติธรรมในสังคมผู้สูงอายุ           
(จุลศักดิ์ ชาญณรงค์, 2566) ขณะที่การศึกษาปฏิปทาของพระโพธิสัตว์แม้จะชี้ให้เห็นถึงการสะสมบารมี
ทั้ง 10 อย่างต่อเนื่อง (เอกชัย อุไรสินธว์, 2564) แต่ก็ยังมิได้วิเคราะห์ในเชิงลึกว่าหลัก วิริยะบารมี             
จะสามารถถอดเป็น “กรอบการพัฒนาภาวะผู้นำ” ได้อย่างไร 
 ช่องว่างเชิงวิชาการจึงอยู่ที่การขาดงานวิจัยที่บูรณาการวิริยะบารมีเข้ากับศาสตร์ภาวะผู้นำร่วม
สมัย ทั้งในเชิงทฤษฎีและการประยุกต์ใช้ ตัวอย่างเช่น ยังไม่มีการสร้างโมเดลการพัฒนาภาวะผู้นำที่
ชัดเจนซึ่งวางรากฐานจากหลักวิริยะบารมี ไม่ว่าจะเป็นในระดับบุคคลหรือองค์กร อีกทั้งยังไม่ปรากฏงาน
ศึกษาที่ชี้ให้เห็นกลไกที่ทำให้วิริยะบารมีช่วยยกระดับภาวะผู้นำในสถานการณ์จริง เช่น การแก้ปัญหาที่
ซับซ้อน การขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลง หรือการเสริมสร้างคุณธรรมในองค์กร 
 ดังนั้น บทความวิจัยนี้จึงมีความต้องการที่จะต้องศึกษา การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยวิริยะบารมี             
โดยมีเป้าหมายเพื่อวิเคราะห์แนวคิดเชิงพุทธปรัชญา อธิบายกลไกที่วิริยะบารมีสามารถหล่อหลอม
คุณลักษณะของผู้นำ และสังเคราะห์เป็นกรอบแนวคิดใหม่ที่สอดคล้องกับบริบทการพัฒนาภาวะผู้นำใน
ยุคปัจจุบัน การวิจัยครั้งนี้ไม่เพียงเติมเต็มช่องว่างทางวิชาการ แต่ยังมุ่งหวังให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมไทย
และวงการพุทธปรัชญา โดยการเสนอแนวทางภาวะผู้นำที่มีรากฐานจากคุณธรรมและพลังภายในที่ยั่งยืน 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือวิเคราะห์แนวคิด วิริยะบารมี ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิง
ปรัชญา (Philosophical Research Methodology) ซึ่งมุ่งเน้นการศึกษา วิเคราะห์ และตีความแนวคิด
เชิงลึกเกี่ยวกับ วิริยะบารมี ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยมีขั้นตอนดังนี้ 
 1. การคัดเลือกเอกสาร 
 ในการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยได้กำหนดกรอบการคัดเลือกเอกสารอย่างรอบคอบเพื่อให้ได้ข้อมูลที่มี
คุณภาพและสอดคล้องกับวัตถุประสงค์การวิจัย โดยเน้นการเลือกเอกสารที่มีความเกี่ยวข้องกับ  วิริยะ
บารมี ในพระพุทธศาสนาเถรวาท และงานวิชาการที ่เกี ่ยวเนื ่องกับการพัฒนาภาวะผู ้นำร่วมสมัย 
แหล่งข้อมูลหลักประกอบด้วยพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ตลอดจนคัมภีร์ทางพุทธปรัชญาที่อธิบายหลัก
บารมี 10 และงานวิชาการทั ้งในระดับชาติและนานาชาติ เช่น บทความ หนังสือ งานวิจัย และ
วิทยานิพนธ์ที่ผ่านการกลั่นกรองทางวิชาการแล้ว เกณฑ์การคัดเลือกจึงมุ่งเน้นเฉพาะเอกสารที่มีความ
น่าเชื่อถือสูงและได้รับการยอมรับในวงวิชาการ ขณะที่เอกสารที่เป็นความเห็นทั่วไปหรือไม่ผ่านการ
ตรวจสอบเชิงวิชาการจะถูกตัดออกเพ่ือป้องกันอคติและเพ่ิมความแม่นยำของการวิเคราะห์ 
 2. การวิเคราะห์และการตีความ 



 

 

17 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

 เมื่อได้ข้อมูลที่ผ่านการคัดเลือกแล้ว ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิเคราะห์เชิงพุทธปรัชญา (Buddhist 
Philosophical Analysis) เพื่อแยกแยะและทำความเข้าใจความหมาย องค์ประกอบ และมิติของวิริยะ
บารมีอย่างเป็นระบบ กระบวนการนี้มิได้หยุดอยู่เพียงการอธิบายความหมายของศัพท์หรือข้อความ แต่ยัง
มุ่งเข้าถึงแก่นความคิดและคุณค่าทางจริยธรรมที่ซ่อนอยู่ในตัวบท จากนั้นจึงใช้หลัก เฮอร์เมนูติกส์ 
(Hermeneutics) เป็นแนวทางในการตีความ โดยอาศัยหลัก “วงกลมแห่งการตีความ” (Hermeneutic 
Circle) ที่มองว่าความเข้าใจส่วนย่อยต้องสัมพันธ์กับภาพรวม และภาพรวมก็จะช่วยอธิบายส่วนย่อยซ้ำไป
มาอย่างต่อเนื่อง วิธีการนี้ช่วยให้การตีความมีความลุ่มลึก สะท้อนถึงเจตนารมณ์ของพระพุทธศาสนาเถร
วาท ขณะเดียวกันยังเปิดพื้นที่ให้เชื่อมโยงกับทฤษฎีภาวะผู้นำร่วมสมัย เช่น การยืนหยัด ( resilience) 
และการสร้างแรงบันดาลใจ (inspiration) นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังใช้ การไตร่ตรองสะท้อนกลับ (Reflexive 
Thinking) เพื่อตรวจสอบการตีความด้วยการหวนกลับมาทบทวนมุมมองและประสบการณ์ของผู้วิจัยเอง 
ลดอคติ และเพ่ิมความชัดเจนในข้อสรุป 
 3. การตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล 
 เพื่อสร้างความมั่นใจในผลการศึกษา ผู้วิจัยได้ใช้หลายวิธีในการตรวจสอบความน่าเชื่อถือของ
ข้อมูล ประการแรกคือการใช้ การตรวจสอบเชิงสามเส้า (Triangulation) โดยเปรียบเทียบข้อมูลจาก
คัมภีร์ชั้นต้น เช่น พระไตรปิฎก กับอรรถกถาและงานวิชาการสมัยใหม่ เพื่อดูความสอดคล้องและความ
แตกต่าง อันจะช่วยลดความเอนเอียงจากการพึ่งพาแหล่งข้อมูลเดียว ประการที่สองคือการ  ปรึกษา
ผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer Debriefing) และอาจารย์ที่ปรึกษาในการตรวจสอบข้อค้นพบเบื้องต้น เพื่อให้การ
ตีความมีมิติและผ่านการทวนสอบจากผู้เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาและภาวะผู้นำ นอกจากนี้ยังมีการ
ใช้ การอ้างอิงข้าม (Cross-reference) เพื่อตรวจสอบความถูกต้องของแนวคิดจากหลายแหล่งข้อมูล 
และท้ายที ่สุดผู ้ว ิจัยได้ประเมินความน่าเชื ่อถือเชิงปรัชญาโดยใช้เกณฑ์สามประการ ได้แก่ ความ
สมเหตุสมผลทางตรรกะ (Logical Consistency) ความสอดคล้องภายในของแนวคิด ( Internal 
Coherence) และความเป็นไปได้ในการประยุกต์ใช้จริง (Practical Applicability) 
 4. การสังเคราะห์ข้อมูล 
 หลังจากผ่านกระบวนการวิเคราะห์และการตรวจสอบข้อมูลอย่างเข้มข้น ผู้วิจัยได้นำข้อค้นพบ
ทั้งหมดมาสังเคราะห์ในเชิงพรรณนา โดยเชื่อมโยงหลักวิริยะบารมีกับคุณลักษณะของภาวะผู้นำร่วมสมัย 
เพื่อสร้างความเข้าใจที่ครอบคลุมทั้งมิติทางศาสนาและทางสังคม กระบวนการสังเคราะห์นี้มิใช่เพียงการ
รวมข้อมูลเข้าด้วยกัน แต่เป็นการจัดวางองค์ความรู้ใหม่ที่สะท้อนถึงความหมายและคุณค่าของวิริยะบารมี
ต ่อการพัฒนาภาวะผู ้นำ ผลที ่ได ้ค ือการสร้างกรอบแนวคิด เช ิงปรัชญาในรูปแบบของ  “VIRIYA 
Leadership Model” ซึ ่งประกอบด้วยมิติที ่สะท้อนความเพียรพยายามและคุณธรรมในเชิงปฏิบัติ             
อันสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาภาวะผู้นำทั้งในระดับบุคคลและองค์กร 
 

ผลการวิจัย  



 

 

18  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

 จากการศึกษาวิเคราะห์พระไตรปิฎก อรรถกถา ตลอดจนงานวิชาการที่เกี่ยวข้อง พบประเด็น
สำคัญดังนี้ 
 1. ความหมายและมิติของวิริยะบารมี วิริยะบารมีหมายถึง ความเพียร ความพยายาม ความไม่
ย่อท้อต่ออุปสรรค และการดำรงความมุ่งมั่นเพื่อบรรลุจุดหมายในทางธรรม ซึ่งพระโพธิสัตว์ได้ บำเพ็ญ
อย่างต่อเนื่องในทุกชาติภพเพื่อบรรลุความเป็นพระพุทธเจ้า (เอกชัย อุไรสินธว์, 2564) การบำเพ็ญวิริยะ
บารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาทมี 3 ระดับ ได้แก่ 1) วิริยะบารมี คือ ความเพียรในระดับพื้นฐาน 2) วิริยะ
อุปบารมี คือ ความเพียรในระดับสูงขึ้นเพื่อประโยชน์ที่มากกว่า 3) วิริยะปรมัตถบารมี คือ ความเพียรใน
ระดับสูงสุดที่ถึงพร้อมด้วยการเสียสละชีวิตเพ่ือความดี 
 2. องค์ประกอบของวิริยะบารมี 
 การบำเพ็ญวิริยะบารมีสัมพันธ์กับความเพียร 4 ประการ (สัมมัปธาน 4) ได้แก่ เพียรละอกุศลที่
เกิดขึ้นแล้ว, เพียรระวังอกุศลไม่ให้เกิด, เพียรสร้างกุศล และเพียรรักษากุศลให้เจริญ (พุทธชญานันท์ 
จันทร์โสม, 2557) ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่า วิริยะมิใช่เพียงความขยัน แต่คือความพยายามเชิงจริยธรรมที่มี
เป้าหมายเพื่อการพัฒนาตนเองและสังคม 
 3. ความสัมพันธ์ระหว่างวิริยะบารมีกับภาวะผู้นำ 
 การวิเคราะห์เชิงปรัชญาและเชิงเปรียบเทียบกับทฤษฎีภาวะผู้นำร่วมสมัย พบว่า วิริยะบารมี
สามารถเสริมสร้างคุณลักษณะผู้นำในประเด็นสำคัญ ได้แก่ ความมุ่งมั่นในการบรรลุเป้าหมาย (Goal 
Commitment) ความสามารถในการเผชิญและจัดการกับความท้าทาย (Resilience) การสร้างแรง
บันดาลใจแก่ผู้อื่น (Inspirational Leadership) ภาวะผู้นำเชิงคุณธรรม (Ethical Leadership) 
 4. การสังเคราะห์กรอบแนวคิดการพัฒนาภาวะผู้นำด้วยวิริยะบารมี 
 จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล สามารถเสนอกรอบแนวคิดเชิงปรัชญาเบื ้องต้น ที่
ประกอบด้วย 5 มิติ ได้แก่ 
 1) การมีวิสัยทัศน์และเป้าหมายที่ชัดเจน (Vision) 
 2) การยึดมั่นในคุณธรรมและความถูกต้อง (Integrity) 
 3) ความอดทนและความสามารถในการฟ้ืนคืนจากวิกฤติ (Resilience) 
 4) การสร้างแรงบันดาลใจแก่ตนเองและผู้อ่ืน (Inspiration) 
 5) การลงมือทำอย่างไม่ย่อท้อจนบรรลุผลสำเร็จ (Yielding Action) 
 กรอบแนวคิดดังกล่าวชี้ให้เห็นว่า การนำหลักวิริยะบารมีมาใช้ในการพัฒนาภาวะผู้นำ ไม่เพียงแต่
ช่วยสร้างผู้นำที่มีความเข้มแข็งและยั่งยืน แต่ยังเป็นผู้นำที่ยึดมั่นในคุณธรรมและสามารถนำพาสังคมไปสู่
ความดีงามได้อย่างแท้จริง 
 

อภิปรายผลการวิจัย  
 ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่า การมีวิสัยทัศน์และเป้าหมายที่ชัดเจน (Vision) เป็นองค์ประกอบ
สำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำด้วยวิริยะบารมี การที่ผลการวิจัยออกมาเช่นนี้ อาจเป็นเพราะวิริยะบารมี



 

 

19 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาทเน้นการเพียรพยายามอย่างมีทิศทาง กล่าวคือ การเพียรต้องตั ้งอยู ่บน
เป้าหมายที่มั่นคงและชัดเจน จึงจะเกิดพลังขับเคลื่อนที่ต่อเนื่อง ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ  จุลศักดิ์ 
ชาญณรงค์ (2566) ที่อธิบายว่าการสร้างบุญบารมีในสังคมผู้สูงอายุจำเป็นต้องมีการกำหนดเป้าหมายชีวิต
ที่ชัดเจนเพื่อเป็นพลังใจในการปฏิบัติธรรม และยังสอดคล้องกับงานวิจัยของ เอกชัย อุไรสินธว์ (2564)           
ที่ชี้ว่าพระโพธิสัตว์สามารถบำเพ็ญบารมีได้ก็เพราะมีพระโพธิญาณเป็นเป้าหมายสูงสุด 
 ในประเด็นการยึดมั่นในคุณธรรมและความถูกต้อง (Integrity) ผลการวิจัยสะท้อนว่า วิริยะบารมี
มิใช่เพียงความเพียรเชิงกาย แต่คือความเพียรเชิงคุณธรรม การที ่ผลออกมาเช่นนี ้อาจเป็นเพราะ
พระพุทธศาสนามิได้เน้นการเพียรเพียงเพ่ือความสำเร็จภายนอก หากแต่ต้องเป็นการเพียรที่ตั้งอยู่บนฐาน
แห่งศีลธรรม จึงสอดคล้องกับงานของ พุทธชญานันท์ จันทร์โสม (2557) ที่กล่าวถึงการพัฒนาภาวะผู้นำ
โดยใช้บารมี 10 ซึ่งชี้ให้เห็นว่าการเพียรที่แท้จริงต้องคู่กับความซื่อสัตย์และการรักษาศีลธรรม และ
สอดคล้องกับงานของ ชวัลวิทย์ อรณุปราการ และคณะ (2564) ที่พบว่าบารมี 10 ในการพัฒนาตนเอง
และสังคมต้องตั้งอยู่บนกรอบคุณธรรมจึงจะมีความหมาย 
 สำหรับความอดทนและการฟื้นคืนจากวิกฤติ (Resilience) การที่ผลวิจัยแสดงว่าความเพียร
บารมีช่วยสร้างพลังการยืนหยัด อาจเป็นเพราะวิริยะบารมีมีรากฐานเดียวกันกับขันติบารมี กล่าวคือ         
ทั้งสองมุ่งไปสู่การไม่ย่อท้อและไม่ถอยหนีอุปสรรค แต่ในกรณีของวิริยะบารมีคือการเดินหน้าอย่างไม่
หยุดยั้ง ผลนี้สอดคล้องกับงานของ ชวัลวิทย์ อรณุปราการ และคณะ (2564) ที่อธิบายว่าความเพียรใน
ระดับอุปบารมีคือความสามารถที่จะอดทนต่อความยากลำบากเพื่อบรรลุเป้าหมาย และยังสอดคล้องกับ
งานของ พระมหาสมศักดิ์ ญาณโภโค และ ธานี สุวรรณประทีป (2560) ที่ชี้ว่าการเพียรพยายามเชิงบารมี
สามารถสร้างพลังใจให้เยาวชนเผชิญวิกฤติได้อย่างมั่นคง 
 ในด้านการสร้างแรงบันดาลใจ (Inspiration) การที่ผลออกมาเช่นนี้ อาจเป็นเพราะวิริยะบารมีมี
พลังเชิงสังคม ไม่เพียงสร้างพลังภายใน แต่ยังสามารถส่งต่อเป็นแรงบันดาลใจให้แก่ผู้อื่นได้ ผลการวิจัยนี้
สอดคล้องกับงานของ พระมหาสมศักดิ์ ญาณโภโค และ ธานี สุวรรณประทีป (2560) ที่อธิบายว่าการบ่ม
เพาะความเพียรทำให้เยาวชนเกิดแรงบันดาลใจและความมุ่งมั่นในชีวิต และยังสอดคล้องกับงานของ              
จุลศักดิ์ ชาญณรงค์ (2566) ที่ชี้ว่าการสร้างบุญบารมีมีพลังในการสร้างแรงบันดาลใจให้แก่ผู้อื่นในชุมชน 
 สุดท้าย การลงมือทำอย่างไม่ย่อท้อจนบรรลุผลสำเร็จ (Yielding Action) ผลการวิจัยที่ชี้ว่าการ
กระทำต่อเนื่องคือหัวใจของวิริยะบารมี อาจเป็นเพราะหลักบารมีในพระพุทธศาสนาเน้นการปฏิบัติจริง 
มิใช่เพียงการตั้งใจหรือศรัทธาเท่านั้น ผลนี้สอดคล้องกับงานของ เอกชัย อุไรสินธว์ (2564) ที่ศึกษาแนว
ปฏิบัติของพระโพธิสัตว์ พบว่า การบำเพ็ญบารมีมีลักษณะเป็นการลงมือทำอย่างต่อเนื่อง และยัง
สอดคล้องกับงานของ พุทธชญานันท์ จันทร์โสม (2557) ที่เน้นว่าการพัฒนาภาวะผู้นำด้วยบารมีต้องเกิด
จากการลงมือปฏิบัติจริง ไม่ใช่เพียงกรอบทฤษฎี 
 

องค์ความรู้ใหม่ 



 

 

20  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

 จากการสังเคราะห์กรอบแนวคิดการพัฒนาภาวะผู้นำด้วยวิริยะบารมี ผู้วิจัยได้องค์ความรู้ใหม่ใน
งานวิจัย ได้แก่ “VIRIYA Leadership Model” เป็นการพัฒนาโมเดลผู ้นำที ่อิงจากหลักวิริยะบารมี 
ประกอบด้วย 5 มิติ ได้แก่ 
 1. การมีวิสัยทัศน์และเป้าหมายที่ชัดเจน (Vision) 
 2. การยดึมั่นในคุณธรรมและความถูกต้อง (Integrity) 
 3. ความอดทนและความสามารถในการฟ้ืนคืนจากวิกฤติ (Resilience) 
 4. การสร้างแรงบันดาลใจแก่ตนเองและผู้อ่ืน (Inspiration) 
 5. การลงมือทำอย่างไม่ย่อท้อจนบรรลุผลสำเร็จ (Yielding Action) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 VIRIYA Leadership Model 
 
 จากแผนภาพที่ 1 VIRIYA Leadership Model สามารถอธิบายได้ว่า  
 V ย่อมาจาก Vision คือ การมีวิสัยทัศน์และเป้าหมายที่ชัดเจน หมายถึง ความสามารถของ
ผู้นำในการกำหนดทิศทางชีวิตหรือทิศทางการนำองค์กรได้อย่างมั่นคง มีเป้าหมายชัดเจน และสามารถ
สร้างแรงศรัทธาให้แก่ผู้ตาม การมีวิสัยทัศน์ยังสะท้อนถึงความเพียรพยายามที่ไม่หลงทาง แต่เป็นการ
เพียรที่มีทิศทาง  
 I ย่อมาจาก Integrity คือ การยึดม่ันในคุณธรรมและความถูกต้อง หมายถึง การเพียรพยายาม
ที่ตั้งอยู่บนฐานแห่งศีลธรรม ผู้นำที่มี Integrity จะยืนหยัดในความถูกต้อง ซื่อสัตย์ และมีความรับผิดชอบ
ต่อผลการตัดสินใจของตน ซึ่งเป็นหัวใจของการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงคุณธรรม 
 R ย่อมาจาก Resilience คือ พลังใจในการเผชิญและก้าวผ่านความยากลำบาก หมายถึง 
ผู้นำที่มี Resilience สามารถพลิกสถานการณ์วิกฤติให้เป็นโอกาส และใช้ความเพียรบารมีเป็นแรงขับใน
การแก้ไขปัญหา 



 

 

21 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

 I ย ่อมาจาก Inspiration คือ การสร ้างแรงบ ันดาลใจแก ่ตนเองและผ ู ้อ ื ่น  หมายถึง 
ความสามารถของผู้นำในการปลุกเร้าและกระตุ้นให้เกิดพลังใจทั้งต่อตนเองและผู้ตาม ผู้นำเช่นนี้ไม่เพียง
ทำหน้าที่นำ แต่ยังเป็นผู้สร้างบรรยากาศที่เอ้ือต่อการทำความดีและการเพียรพยายามอย่างต่อเนื่อง 
 Y ย่อมาจาก Yielding Action คือ การลงมือทำอย่างไม่ย่อท้อจนบรรลุผลสำเร็จ หมายถึง 
การเปลี่ยนพลังความเพียรและแรงบันดาลใจให้กลายเป็นการกระทำจริงอย่างไม่หยุดยั้ง ผู้นำในมิตินี้จะ
เป็นผู้ที่ไม่เพียงมีวิสัยทัศน์และคุณธรรม แต่ยังสามารถลงมือทำอย่างต่อเนื่องจนบรรลุผลที่ตั้งไว้ 
 

ข้อเสนอแนะ  
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 1.1 ภาครัฐและสถาบันการศึกษา ควรนำหลักวิริยะบารมีมาบูรณาการในการพัฒนาภาวะผู้นำ
ของบุคลากร โดยเฉพาะหลักสูตรฝึกอบรมข้าราชการ ครู และนักบริหารในทุกระดับ เพื่อสร้างผู้นำที่ไม่
เพียงมีทักษะการจัดการ แต่ยังมีความเพียร ความอดทน และยึดมั่นในคุณธรรม 
 1.2 องค์กรทั้งภาครัฐและเอกชน ควรส่งเสริมการสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ตั้งอยู่บน  ความเพียร
และคุณธรรม โดยการกำหนดนโยบายสนับสนุนกิจกรรมที่พัฒนาความเพียร ความรับผิดชอบ และความ
มุ่งม่ันของบุคลากร ซึ่งจะช่วยสร้างผู้นำที่มีศักยภาพและยั่งยืน 
 1.3 ภาคสังคมและชุมชน ควรสนับสนุนการจัดกิจกรรมเผยแพร่หลักวิริยะบารมี เช่น โครงการ
พัฒนาผู้นำเยาวชน โครงการผู้นำจิตอาสา เพื่อให้ประชาชนตระหนักถึงความสำคัญของความเพียร
พยายาม และสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาตนเองและสังคม 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 2.1 ควรมีการวิจัยเชิงประยุกต์ที่นำ VIRIYA Leadership Model ไปทดสอบในบริบทจริง เช่น 
การอบรมผู ้นำองค์กร การพัฒนาข้าราชการ หรือโครงการเยาวชน เพื ่อยืนยันความเหมาะสมและ
ประสิทธิผลของโมเดล 
 2.2 ควรมีการศึกษาข้ามศาสตร์ โดยนำ วิริยะบารมี ไปเปรียบเทียบกับแนวคิดการพัฒนาภาวะ
ผู้นำจากตะวันตก เช่น ภาวะผู้นำการเปลี่ยนแปลง (Transformational Leadership) หรือภาวะผู้นำ
ผู้รับใช้ (Servant Leadership) เพ่ือสร้างองค์ความรู้เชิงบูรณาการที่ลึกซึ้งยิ่งข้ึน 
 2.3 ควรมีการศึกษาผลกระทบของการประยุกต์ใช้วิริยะบารมีต่อคุณภาพชีวิตของผู้นำ และ 
ประสิทธิภาพขององค์กร เพื่อให้เกิดข้อมูลเชิงประจักษ์ที่สามารถใช้สนับสนุนเชิงนโยบายและการพัฒนา
สังคมได้อย่างเป็นรูปธรรม 
  



 

 

22  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

บรรณานุกรม 
จุลศักดิ์ ชาญณรงค์. (2566). การสร้างบุญบารมีตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนาสำหรับสังคมผู้สูงอายุ . 

วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, 26(1), 13–30. 
ชวัลวิทย์ อรณุปราการ, นวลวรรณ พลูวสุพลฉัตร และ สรวิชญ์ วงษ์สอาด. (2564). การใช้บารมี 10 ใน

การพัฒนาตนเองและสังคม. วารสารวิชาการมหาจุฬานาครทรรศน์, 8(2), 45–60. 
พุทธชญานันท์ จันทร์โสม. (2557). การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักบารมี 10. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมศักดิ์ ญาณโภโค และ ธานี สุวรรณประทีป. (2560). การเสริมสร้างวิริยะบารมีสำหรับเยาวชน

ไทยในสังคมปัจจุบัน. วารสารพทุธโฆสะวิชาการ, 3(1), 70–85. 
เอกชัย อุไรสินธว์. (2564). แนวปฏิบัติตามปฏิปทาของพระโพธิสัตว์ในสังคมไทยปัจจุบัน. วิทยานิพนธ์

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Bass, B. M. (1990). From transactional to transformational leadership: Learning to share 

the vision. Organizational Dynamics, 18(3), 19–31. 
Greenleaf, R. K. (2002). Servant leadership: A journey into the nature of legitimate power 

and greatness. Paulist Press. 
Duckworth, A. L. (2016). Grit: The power of passion and perseverance. Scribner. 
Yukl, G. (2013). Leadership in organizations (8th ed.). Pearson. 
Dinh, J. E., Lord, R. G., Gardner, W. L., Meuser, J. D., Liden, R. C., & Hu, J. (2014). Leadership 

theory and research in the new millennium: Current theoretical trends and 
changing perspectives. The Leadership Quarterly, 25(1), 36–62. 

 


