
 

 

33 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

การบริหารธุรกิจบนพ้ืนฐานของวิริยะบารม ี

Business Administration Based on the Practice of Viriya Parami 
 

สิรินทร์ กันยาวิริยะ1 และ ชิสา กันยาวิริยะ2 

Sirin Gunyaviriya1 and Chisa Gunyaviriya2 

1,2บริษัท ล.ธนวงศ์ (1997) จำกัด 
1,2Lor Yaowaraj Bangkok 

Corresponding author, e-mail: 1sirin.cnt@hotmail.com 
2chisa.gu@ssru.ac.th 

 

Received: September 10, 2025; Revised: September 30, 2025; Accepted: September 30, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและวิเคราะห์การบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของวิริยะ

บารม ีซึ่งเป็นหนึ่งในบารมี 10 ประการตามพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยใช้การศึกษาเชิงเอกสาร ผ่านการ

วิเคราะห์ตำรา งานวิจัย และบทความที่เกี่ยวข้อง รวมทั้งการตีความเชิงพุทธปรัชญา เพ่ือนำเสนอแนว

ทางการประยุกต์ใช้ในการบริหารธุรกิจ เพ่ือตอบโจทย์ความท้าทายในโลกยุค VUCA ที่เต็มไปด้วยความไม่

แน่นอนและการแข่งขันสูง จากการวิเคราะห์ พบว่า การประยุกต์ใช้วิริยะบารมีสามารถเสริมสร้างพลัง

ภายใน ให้แก่บุคลากรและองค์กร ส่งผลต่อการสร้างความยืดหยุ่น และความสามารถในการฟื้นตัวจาก

วิกฤติ นอกจากนี้ยังช่วยยกระดับความหมายของการบริหารธุรกิจจากการแสวงหากำไรเพียงอย่างเดียว 

ไปสู่การสร้างคุณค่า และความยั่งยืนที่สอดคล้องกับแนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืน และการพัฒนาภายใน            

องค์ความรู้ใหม่ท่ีเกิดข้ึนสามารถสรุปเป็นการบริหารธุรกิจเชิงวิริยะบารมี ซึ่งประกอบด้วย 5 องค์ประกอบ 

ได้แก่ พลังภายใน ความเพียรเชิงคุณธรรม องค์กรยั่งยืน การเปลี่ยนผ่านภาวะผู้นำ และการบริหารธุรกิจ

เชิงพุทธปรัชญา 
 

คำสำคัญ: วิริยะบารมี, การบริหารธุรกิจ, พุทธศาสนา 

  



 

 

34  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

Abstract 
 This academic article aims to study and analyze business administration based on Viriya 

Parami, which is one of the ten perfections in Theravada Buddhism. The study employed a 

documentary approach through the analysis of textbooks, research, and relevant academic articles, 

along with Buddhist philosophical interpretation, in order to present practical guidelines for applying 

Viriya Parami to business administration. This approach addresses the challenges of today’s VUCA 

world, which is characterized by uncertainty and intense competition. The analysis reveals that the 

application of Viriya Parami can strengthen the inner power of individuals and organizations, thereby 

enhancing resilience and the ability to recover from crises. Moreover, it elevates the meaning of 

business administration from merely profit-oriented activities to the creation of value and 

sustainability in line with the concepts of sustainable development and inner development. The 

conceptual contribution derived from this study can be summarized as “Business Administration 

based on Viriya Parami,” which consists of five key components: inner power, virtuous perseverance, 

sustainable organization, leadership transformation, and Buddhist-oriented business administration. 
 

Keywords: Viriya Parami, Business Administration, Buddhism 

  



 

 

35 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

บทนำ 
 ในโลกธุรกิจยุคปัจจุบัน องค์กรต้องเผชิญกับสภาพแวดล้อมที่เต็มไปด้วยความไม่แน่นอนและการ

แข่งขันสูง ปรากฏการณ์ที่เรียกว่า VUCA World (Volatility, Uncertainty, Complexity, Ambiguity) 

ทำให้การบริหารจัดการไม่อาจพึ่งพาเพียงกลยุทธ์เชิงเทคนิคหรือเครื่องมือทางเศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว 

หากแต่จำเป็นต้องอาศัยกรอบคิดทางจริยธรรมและคุณธรรมในการกำกับทิศทางธุรกิจ (Nassè et al.,2024) 

การเสริมสร้างมิติภายในของผู้นำและบุคลากรจึงเป็นรากฐานที่ช่วยสร้างทั้งความมั่นคง ความยั่งยืน และ

ความไว้วางใจในองค์กร 

 ในพระพุทธศาสนา หลักธรรมที่มีความสำคัญต่อการพัฒนาตนและสังคมอย่างลึกซึ้งคือ  บารมี 

10 (Ten Perfections) ซึ่งประกอบด้วย ทานบารมี, ศีลบารมี, เนกขัมมบารมี, ปัญญาบารมี, วิริยะบารมี, 

ขันติบารมี, สัจจะบารมี, อธิษฐานบารมี, เมตตาบารมี และอุเบกขาบารมี (ชวัลวิทย์ อรุณปราการ, 

นวลวรรณ พูลวสุพลฉัตร และสรวิชญ์ วงษ์สอาด, 2565) แต่ละบารมีเป็นคุณธรรมที่ต้องบำเพ็ญอย่าง

ต่อเนื่องเพื่อบรรลุความเป็นพระโพธิสัตว์ อย่างไรก็ดี เมื่อพิจารณาในเชิงสังคมและการบริหารธุรกิจแล้ว 

บารมีเหล่านี้สามารถประยุกต์ใช้เพ่ือยกระดับคุณภาพชีวิตและการจัดการองค์กรได้ 

 โดยเฉพาะอย่างยิ่ง วิริยะบารมี (Viriya Parami) หรือที่มักแปลว่า Perfection of Effort, 

Diligence, หรือ Perseverance หมายถึงความเพียรพยายามอย่างต่อเนื่องและไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค 

วิริยะบารมีมิใช่เพียงการทำงานหนัก แต่คือความเพียรที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของเจตนาบริสุทธิ์ มุ่งสู่ความดี

งาม และการพัฒนาทั้งตนเองและส่วนรวม (พระมหาสมศักดิ์ ญาณโพโธ และ ธานี สุวรรณประทีป, 

2560) หลักธรรมนี้จึงมีคุณค่าทั้งในเชิงพุทธปรัชญาและในเชิงการบริหารจัดการ เพราะสะท้อนถึงการ

สร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ยืนหยัด มุ่งม่ัน และไม่หวั่นไหวต่อความเปลี่ยนแปลง 

 เมื ่อเชื ่อมโยงกับศาสตร์การจัดการสมัยใหม่ แนวคิดเรื ่องความเพียรและความพากเพียร

สอดคล้องกับหลักการ Resilience in Business Leadership ซึ่งชี้ว่าผู้นำที่มีความสามารถในการเผชิญ

ความยากลำบากด้วยความอดทนและความพยายาม จะสามารถนำพาองค์กรผ่านวิกฤตและสร้าง

นวัตกรรมใหม่ ๆ ได้ (Qirem et al., 2023) เช่นเดียวกับแนวคิดในพุทธศาสนาที่เน้นการพัฒนาความ

เพียรเพื่อการบรรลุเป้าหมายอันสูงสุด 

 นอกจากนี้ วิริยะบารมียังสัมพันธ์กับแนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development) 

เนื่องจากความเพียรที่ตั้งมั่นจะนำไปสู่การดำเนินธุรกิจที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม การ

พัฒนาที่แท้จริงไม่ใช่เพียงการแสวงหากำไร แต่ต้องอาศัยความเพียรพยายามในการสร้างสมดุลระหว่าง

ผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจ คุณค่าทางสังคม และความยั ่งยืนทางสิ ่งแวดล้อม (Lampong, 2023; 

Zsolnai, 2011) 



 

 

36  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

ในแง่ของการบริหารธุรกิจ การบูรณาการวิริยะบารมี หมายถึง การสร้างระบบการจัดการที่มุ่ง

เสริมแรงจูงใจภายใน (intrinsic motivation) ของบุคลากร การพัฒนาภาวะผู้นำที่มีความเข้มแข็งทาง

จิตใจ (mental toughness) และการสร้างองค์กรที่ยึดมั่นในความพยายามเพ่ือประโยชน์ร่วมกัน ทั้งนี้ยัง

เชื่อมโยงกับแนวคิด Inner Development Goals (IDGs) ที่เน้นการพัฒนาความตระหนักรู้ในตนเอง 

ความยืดหยุ่น และการมีเป้าหมายชีวิตที่มีคุณค่า ซึ่งสอดคล้องกับการฝึกฝนวิริยะบารมีในพระพุทธศาสนา 

(Inner Development Goals, 2023) 

 ดังนั ้น บทความนี้มีเป้าหมายเพื ่ออธิบายและวิเคราะห์  การประยุกต์ใช้วิริยะบารมีในการ

บริหารธุรกิจ โดยจะนำเสนอทั้งมิติทางทฤษฎีและมิติการปฏิบัติ รวมถึงชี้ให้เห็นว่า การผสานหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนากับการจัดการสมัยใหม่สามารถนำไปสู่การสร้างองค์กรธุรกิจที่มีความเข้มแข็ง ยั่งยืน 

และมีคุณค่าทางสังคม 

 

ความหมายของวิริยะบารมี 
 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท แนวคิดเรื่อง “บารมี” (Parami) หมายถึงคุณความดีอันยิ่งใหญ่ที่พระ

โพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญอย่างต่อเนื่องเพื่อบรรลุพระโพธิญาณและตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า บารมีจึง

มิได้เป็นเพียงคุณธรรมพื้นฐาน หากแต่เป็นคุณธรรมขั้นสูงที่ต้องอาศัยความตั้งใจอย่างแรงกล้า ความ

เสียสละ และการปฏิบัติอย่างต่อเนื่องยาวนานนับภพนับชาติ แสดงถึงความเป็นเลิศในด้านการปฏิบัติ

ธรรมในพระพุทธศาสนา (พุทธชญานันท์ จันทร์โสม, 2558) ในบรรดาบารมี 10 ประการ วิริยะบารมี 

(Viriya Parami) ถือเป็นหัวใจสำคัญที่เชื่อมโยงกับการบำเพ็ญบารมีอื่น ๆ เพราะวิริยะเป็นพลังแห่งความ

เพียรพยายามที่เกื้อหนุนให้บุคคลสามารถรักษาศีล พัฒนาปัญญา บำเพ็ญทาน และประคองตนให้อยู่ใน

วิถีแห่งการบรรลุธรรม 

 คำว่า “วิริยะ” (Viriya) มีรากศัพท์จากภาษาบาลีและสันสกฤต หมายถึง ความกล้าหาญ ความ

เพียร ความพยายาม หรือความพากเพียรในการทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้สำเร็จ (Payutto, 1998) ในเชิงพุทธ

จิตวิทยา วิริยะถือเป็นเจตสิกฝ่ายกุศลที่ทำหน้าที่ผลักดันจิตให้ตั้งมั่น ไม่ย่อท้อ และมีพลังในการปฏิบัติ

ธรรม (Nanamoli & Bodhi, 1995) เมื่อวิริยะถูกยกระดับข้ึนในฐานะบารมี จึงหมายถึงการเพียรพยายาม

อย่างสูงสุดเพ่ือบรรลุพระโพธิญาณ เป็นความเพียรที่ประกอบด้วยเจตนาอันบริสุทธิ์และเป้าหมายที่เป็น

กุศลสูงสุด 

 ในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้กล่าวถึงความเพียร (วิริยะ) ไว้อย่างชัดเจน เช่น ใน สังยุตตนิกาย ระบุว่า 

ความเพียรเป็นกำลังสำคัญของบุคคลผู้บำเพ็ญเพียร (วิริยารัมภะ) เพราะความเพียรจะนำไปสู่การละบาป

อกุศล และบ่มเพาะกุศลธรรมทั้งหลาย (Samyutta Nikaya, n.d.) พระพุทธองค์ยังทรงแสดงหลัก 

สัมมัปธาน 4 (Four Right Efforts) ได้แก่ (1) เพียรละอกุศลที่เกิดขึ้นแล้ว, (2) เพียรป้องกันอกุศลที่จะ



 

 

37 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

เกิดขึ้น, (3) เพียรบ่มเพาะกุศลที่ยังไม่เกิด และ (4) เพียรรักษากุศลที่เกิดแล้วให้เจริญยิ่งขึ้น หลักการ

เหล่านี้สะท้อนความหมายของวิริยะในมิติของการฝึกฝนและการพัฒนาตนอย่างต่อเนื่อง (Harvey, 2013) 

 นอกจากนี้ ในแง่มุมทางสังคมและวัฒนธรรม “วิริยะบารมี” ยังถูกตีความว่าเป็นคุณธรรมที่ชว่ย

ให้บุคคลและชุมชนก้าวพ้นจากอุปสรรคทั้งปวง ไม่ว่าจะเป็นด้านเศรษฐกิจ การศึกษา หรือการพัฒนา

สังคม การมีวิริยะบารมีจึงมิใช่เพียงการพยายามส่วนบุคคล แต่ยังรวมถึงความพยายามร่วมกันเพ่ือ

ประโยชน์ส่วนรวม เช่น การบำเพ็ญเพียรของพระโพธิสัตว์ที่มิได้ทำเพื่อประโยชน์ตนเท่านั้น แต่เพื่อการ

ตรัสรู้และช่วยเหลือสัตว์โลกทั้งปวง (เอกชัย อุไรสินธ์, 2564) 

 ในเชิงเปรียบเทียบกับทฤษฎีการพัฒนาสมัยใหม่ ความหมายของวิริยะบารมีมีความใกล้เคียงกับ

แนวคิดเรื่อง resilience และ grit ซึ่งหมายถึงความสามารถในการฟ้ืนตัวจากอุปสรรคและความมุ่งมั่นใน

ระยะยาวเพื่อบรรลุเป้าหมาย (Duckworth, 2016) การตีความในลักษณะนี้ช่วยให้วิริยะบารมีสามารถ

นำไปเชื่อมโยงกับการพัฒนาศักยภาพบุคคลและการสร้างองค์กรที่เข้มแข็งได้อย่างสอดคล้องกับบริบท

ธุรกิจในศตวรรษท่ี 21 

 ดังนั้น “วิริยะบารมี” จึงมิได้หมายถึงเพียงความเพียรในเชิงพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นกรอบ

คิดที่สามารถขยายไปสู่มิติของการจัดการ การศึกษา และการพัฒนาสังคม โดยมีแก่นสำคัญคือความ

มุ่งม่ันไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค การเพียรพยายามเพ่ือความดี และการบำเพ็ญเพ่ือเป้าหมายที่เกื้อกูลทั้งตนเอง

และส่วนรวม 

 

ระดับของวิริยะบารมี 
 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท “บารมี” (Parami) ถูกแบ่งออกเป็นสามระดับตามความยากง่ายของ

การบำเพ็ญ ได้แก่ (1) บารมี (Parami) หรือบารมีขั้นพื้นฐาน (2) อุปบารมี (Upaparami) หรือบารมีขั้น

กลาง และ (3) ปรมัตถบารมี (ParamatthaParami) หรือบารมีขั ้นสูงสุด (ชวัลวิทย์ อรุณปราการ, 

นวลวรรณ พูลวสุพลฉัตร และสรวิชญ์ วงษ์สอาด, 2565) การแบ่งเช่นนี้มีเป้าหมายเพื่อชี้ให้เห็นว่าการ

บำเพ็ญบารมีในแต่ละขั้นเป็นการยกระดับความเพียรจากความพยายามทั่วไปไปสู่ความเสียสละอัน

ยิ่งใหญ่เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์โลกทั้งปวง 

 1. บารมี (Parami) – ระดับพื้นฐาน 

 บารมีในระดับแรก หมายถึง ความเพียรพยายามในการทำความดีที่สามารถกระทำได้โดยไม่ต้อง

เส ียสละสิ ่งที ่ตนเองรักหรือชีว ิตตนเอง เป็นการฝึกความเพียรในกิจว ัตรประจำวัน เช ่น ความ

ขยันหมั่นเพียรในการเรียน การทำงาน หรือการบำเพ็ญกุศลทั่วไป (Ñaanmoli & Bodhi, 1995) สำหรับ

ผู้ปฏิบัติในระดับนี้ จุดเน้นคือการสร้างนิสัยแห่งความเพียรและความตั้ งใจมั่น เพ่ือให้เกิดความต่อเนื่องใน

การพัฒนาตน 



 

 

38  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

 2. อุปบารมี (Upaparami) – ระดับกลาง 

 อุปบารมี หมายถึง การบำเพ็ญวิริยะบารมีด้วยความเสียสละมากขึ้น เช่น การยอมสละสิ่งของที่

รัก ผลประโยชน์ส่วนตน หรือความสะดวกสบายเพื่อรักษาความดีและช่วยเหลือผู้อื่น (Harvey, 2013) 

ตัวอย่างเช่น พระโพธิสัตว์ที่ยอมสละทรัพย์สิน ความสุขส่วนตัว หรือเวลาชีวิตเพ่ือบำเพ็ญเพียรและเกื้อกูล

ผู้อ่ืน ระดับนี้สะท้อนถึงการยกระดับจากความเพียรเพ่ือตนเองไปสู่ความเพียรเพ่ือผู้อ่ืนและเพ่ือสังคม 

 3. ปรมัตถบารมี (Paramatthaparami) – ระดับสูงสุด 

 ปรมัตถบารมีถือเป็นระดับสูงสุดของการบำเพ็ญวิริยะบารมี หมายถึงความเพียรที่ถึงขั้นยอมสละ

แม้ชีวิตเพื่อรักษาธรรมและความดี ตัวอย่างเช่น พระโพธิสัตว์ในชาดกบางเรื ่องที่ยอมสละชีวิตเพ่ือ

ช่วยเหลือสรรพสัตว์ หรือปกป้องพระธรรมคำสอน (เอกชัย อุไรสินธ์, 2564) นี่คือการบำเพ็ญที่เกินกว่า

ขอบเขตของความเพียรในระดับปุถุชน เพราะมีเป้าหมายเพื่อการตรัสรู้และความเกื้อกูลอย่างสูงสุด 

 การแบ่งระดับของวิริยะบารมีทั้งสามชั้นนี้ไม่เพียงแต่มีนัยสำคัญในเชิงศาสนา แต่ยังสามารถ

นำมาประยุกต์ใช้ในเชิงธุรกิจและการจัดการสมัยใหม่ กล่าวคือ ในการทำงานประจำวัน องค์กรต้องการ

บุคลากรที่มี ความเพียรขั้นพ้ืนฐาน เพื่อให้เกิดประสิทธิภาพและความต่อเนื่อง หากบุคลากรสามารถก้าว

สู่ระดับ อุปบารมี ก็จะเกิดวัฒนธรรมแห่งการเสียสละเพื่อส่วนรวม องค์กรที่มีผู้นำหรือบุคลากรที่บำเพ็ญ

ถึงข้ัน ปรมัตถบารม ีจะสามารถเผชิญกับวิกฤติได้อย่างมั่นคง เพราะมีบุคลากรที่พร้อมอุทิศตนเพ่ือค่านิยม

และเป้าหมายร่วม (Qirem et al., 2023) 

 ในเช ิงทฤษฎีการพัฒนาทรัพยากรมนุษย ์ แนวคิดนี ้สอดคล้องกับ  การพัฒนาที ่ย ั ่งยืน 

(Sustainable Human Resource Development) ซึ ่งเน้นการสร้างบุคลากรที ่มีแรงขับภายใน 

(intrinsic motivation) ความยืดหยุ่น (resilience) และความเสียสละเพื่อส่วนรวม (Lampong, 2023) 

ดังนั้น ระดับของวิริยะบารมีจึงเป็นทั้งแนวทางการพัฒนาจิตใจและเป็นกรอบคิดในการสร้างองค์กรที่

เข้มแข็งและยั่งยืน 

 

ความหมายของการบริหารธุรกิจ 
 การบริหารธุรกิจ (Business Administration) เป็นศาสตร์และศิลป์ที ่ว ่าด้วยการจัดการ

ทรัพยากร กระบวนการ และผู้คนภายในองค์กร เพ่ือบรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้อย่างมีประสิทธิภาพและ

ประสิทธิผล (Robbins & Coulter, 2018) คำว่า “การบริหาร” หมายถึงกระบวนการวางแผน 

(planning) การจัดองค์การ (organizing) การนำหรือการอำนวยการ (leading/directing) และการ

ควบคุม (controlling) ในขณะที่คำว่า “ธุรกิจ” หมายถึงกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการผลิต การซื้อขาย การ

แลกเปลี่ยนสินค้าและบริการ ตลอดจนการสร้างมูลค่าเพ่ิมเพ่ือสนองความต้องการของมนุษย์และสร้างผล



 

 

39 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

กำไรแก่องค์กร (Drucker, 1974) ดังนั้น เมื่อรวมกัน “การบริหารธุรกิจ” จึงหมายถึงกระบวนการจัดการ

ทุกกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการดำเนินธุรกิจเพ่ือให้เกิดความสำเร็จอย่างยั่งยืน 

 การบริหารธุรกิจไม่เพียงแต่ครอบคลุมมิติทางเศรษฐกิจ แต่ยังรวมถึงมิติทางสังคมและจริยธรรม

ด้วย นักวิชาการอย่าง Fayol (1949) ได้ชี้ว่าการบริหารต้องอาศัยหลักการ เช่น การแบ่งงาน (division 

of work) ความมีอำนาจและความรับผิดชอบ (authority and responsibility) ระเบียบวินัย 

(discipline) เอกภาพในการบังคับบัญชา (unity of command) และเอกภาพของทิศทาง (unity of 

direction) หลักการเหล่านี้เป็นรากฐานที่ช่วยให้องค์กรดำเนินไปอย่างเป็นระบบ แต่ในบริบทปัจจุบัน 

การบริหารธุรกิจยังต้องคำนึงถึงความยั่ งยืน (sustainability) ความรับผิดชอบต่อสังคม (corporate 

social responsibility) และธรรมาภิบาล (good governance) ซึ่งสอดคล้องกับแนวโน้มโลกยุคใหม่ 

(Carroll & Brown, 2018) 

 ในอีกแง่มุมหนึ่ง การบริหารธุรกิจยังหมายถึง “การใช้ทรัพยากรอย่างมีคุณค่า” (efficient use 

of resources) ทั้งทรัพยากรมนุษย์ วัสดุ อุปกรณ์ เงินทุน และเวลา เพ่ือให้เกิดผลผลิตสูงสุดด้วยต้นทุนที่

เหมาะสมและคุณภาพที่ตอบสนองความต้องการของลูกค้า (Porter, 1985) การสร้างคุณค่า (value 

creation) จึงเป็นหัวใจของการบริหารธุรกิจยุคใหม่ที่ไม่ได้มุ ่งหวังเพียงผลกำไร แต่รวมถึงการสร้าง

ประโยชน์ต่อผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกฝ่าย (stakeholders) เช่น ลูกค้า พนักงาน ชุมชน และสิ่งแวดล้อม 

เมื่อเชื่อมโยงกับแนวคิดทางพุทธปรัชญา การบริหารธุรกิจอาจถูกมองว่าเป็น “ศิลปะแห่งการจัดการชวีิต

และสังคม” ที่ไม่ต่างจากการบำเพ็ญบารมีเพื่อการพัฒนาตนและส่วนรวม กล่าวคือ การบริหารธุรกิจที่

แท้จริงต้องไม่มุ่งเน้นการสะสมผลกำไรเพียงฝ่ายเดียว แต่ต้องสร้างสมดุลระหว่างประโยชน์ตน ประโยชน์

ผู้อื่น และประโยชน์ส่วนรวม (Payutto, 1998) ความเข้าใจในมิติทางจริยธรรมและคุณธรรมจึงทำให้

ความหมายของการบริหารธุรกิจมีความลึกซึ้งและกว้างไกลยิ่งขึ้น 

 ในเชิงปฏิบัติ ความหมายของการบริหารธุรกิจสามารถสรุปได้ว่าเป็นการผสมผสานระหว่าง            

1) ศาสตร์ (science) ที่มีกฎเกณฑ์ หลักการ และทฤษฎีที่เป็นระบบ 2) ศิลป์ (art) ที่ต้องใช้ทักษะ 

ความคิดสร้างสรรค์ และภาวะผู้นำ และ 3) คุณธรรม (ethics/virtues) ที่เป็นกรอบกำกับทิศทางการ

ดำเนินงานให้นำไปสู่เป้าหมายที่มีคุณค่าและยั่งยืน (Mintzberg, 2009) ความหมายในลักษณะนี้เปิด

โอกาสให้การบริหารธุรกิจสามารถบูรณาการกับหลักการทางศาสนาและปรัชญา เช่น วิริยะบารมี ซึ่งจะ

ช่วยเสริมพลังภายในและสร้างความม่ันคงทางจิตใจให้แก่องค์กรและผู้ปฏิบัติ 

  



 

 

40  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจ 
 การบริหารธุรกิจเป็นศาสตร์ที่มีพัฒนาการอย่างต่อเนื่องตามความเปลี่ยนแปลงของสังคมและ

เศรษฐกิจ แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจจึงไม่ได้หยุดนิ่งอยู่เพียงกรอบเดิม แต่ค่อย ๆ พัฒนาจาก

มุมมองทีเ่น้นการควบคุมและประสิทธิภาพ ไปสู่การเน้นมนุษย์ ความยั่งยืน และนวัตกรรมในปัจจุบัน โดย

สามารถแบ่งออกเป็นแนวคิดหลัก ๆ ที่สะท้อนความเปลี่ยนแปลงของยุคสมัย ดังนี้ 

 1. แนวคิดการบริหารเชิงวิทยาศาสตร์ (Scientific Management) 

 แนวคิดนี ้ริเริ ่มโดย Frederick W. Taylor ในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 โดยมุ ่งเน้นการเพ่ิม

ประสิทธิภาพการทำงานผ่านการวิเคราะห์กระบวนการ การวัดผล และการแบ่งงานอย่างเป็นระบบ 

(Taylor, 1911) หลักสำคัญคือ “one best way” หรือการหาวิธีที่ดีที่สุดในการทำงาน เพ่ือให้ได้ผลผลิต

มากที่สุดด้วยเวลาน้อยที่สุด แนวคิดนี้ถือเป็นจุดเริ่มต้นของการจัดการสมัยใหม่ แต่ก็ถูกวิจารณ์ว่าเน้น 

“เครื่องจักรกล” มากเกินไปและมองข้ามมิติด้านมนุษย์ (Wren & Bedeian, 2009) 

 2. แนวคิดการบริหารเชิงมนุษย์สัมพันธ์ (Human Relations Approach) 

 หลังจากเกิดการวิจารณ์ต่อแนวคิดเชิงวิทยาศาสตร์ Elton Mayo และเพื่อนร่วมงานได้พัฒนา

แนวคิดมนุษย์สัมพันธ์ขึ้น โดยเน้นความสำคัญของแรงจูงใจ ความพึงพอใจ และความสัมพันธ์ทางสังคมใน

ที่ทำงาน การทดลอง Hawthorne Studies แสดงให้เห็นว่า ผลผลิตไม่ได้ขึ้นอยู่กับสภาพแวดล้อมทาง

กายภาพเพียงอย่างเดียว แต่ขึ้นอยู่กับปัจจัยทางจิตวิทยาและความรู้สึกของพนักงาน (Elton Mayo, 

1933) แนวคิดนี้จึงเปลี่ยนมุมมองของการบริหารไปสู่การให้ความสำคัญกับ “คน” มากขึ้น 

 3. แนวคิดการบริหารเชิงระบบ (Systems Theory) 

 ในช่วงกลางศตวรรษที่ 20 นักทฤษฎี เช่น Ludwig von Bertalanffy ได้เสนอให้มององค์กรเป็น 

“ระบบเปิด” (open system) ที่ต้องแลกเปลี่ยนทรัพยากรกับสิ่งแวดล้อม (Kast & Rosenzweig, 1972) 

แนวคิดนี้ช่วยให้ผู้บริหารตระหนักว่าการบริหารธุรกิจไม่สามารถมองแค่ภายในองค์กร แต่ต้องเชื่อมโยงกับ

ปัจจัยภายนอก เช่น ตลาด เศรษฐกิจ การเมือง และสังคม 

 4. แนวคิดเชิงสถานการณ์ (Contingency Theory) 

 ทฤษฎีนี้ชี้ว่า “ไม่มีวิธีการบริหารที่ดีที่สุดเพียงแบบเดียว” แต่การบริหารขึ้นอยู่กับสถานการณ์ 

เช่น โครงสร้างองค์กร วัฒนธรรม เทคโนโลยี และสภาพแวดล้อม (Fiedler, 1967) ผู้บริหารจึงต้อง

ปรับเปลี่ยนวิธีการตามเงื่อนไขและความเหมาะสมของแต่ละบริบท 

 5. แนวคิดการบริหารเชิงกลยุทธ์ (Strategic Management) 

 ตั้งแต่ทศวรรษ 1980 เป็นต้นมา แนวคิดเรื่องการวางกลยุทธ์ (strategy) ได้กลายเป็นหัวใจของ

การบริหารธุรกิจ Michael Porter (1985) ได้เสนอโมเดล Competitive Advantage ที่อธิบายว่าธุรกิจ

จะประสบความสำเร็จได้หากสร้างความได้เปรียบเชิงการแข่งขัน (competitive advantage) ไม่ว่าจะ



 

 

41 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

จากต้นทุนที่ต่ำกว่า (cost leadership) หรือความแตกต่างที่โดดเด่น (differentiation) แนวคิดนี้เน้น

การมององค์กรอย่างมีทิศทางในระยะยาว 

 6. แนวคิดการบริหารเพื ่อความยั ่งยืนและคุณค่า (Sustainable and Value-Based 

Management) 

 ในปัจจุบัน แนวคิดการบริหารธุรกิจได้ขยายสู่มิติของ ความยั่งยืน (sustainability) และ ความ

รับผิดชอบต่อสังคม (corporate social responsibility: CSR) ซึ่งมุ่งเน้นการสร้างสมดุลระหว่างผลกำไร 

ประโยชน์ต่อสังคม และสิ่งแวดล้อม (Carroll & Brown, 2018) อีกทั้งยังสอดคล้องกับ เป้าหมายการ

พัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development Goals: SDGs) และแนวคิด Inner Development Goals 

(IDGs) ที่ให้ความสำคัญกับการพัฒนาศักยภาพภายในบุคคลเพื่อสร้างผลกระทบเชิงบวกต่อสังคม ( Inner 

Development Goals, 2023) 

 7. แนวคิดเชิงบูรณาการกับหลักปรัชญาและคุณธรรม 

 ในเชิงพุทธปรัชญา การบริหารธุรกิจสามารถมองได้ว่าเป็นการ “บำเพ็ญบารมี” ในมิติทางโลก 

คือการใช้คุณธรรม เช่น วิริยะบารมี ขันติบารมี และสัจจะบารมี มาเป็นรากฐานของการบริหารจัดการ 

เพื่อให้ธุรกิจไม่เพียงบรรลุความสำเร็จทางเศรษฐกิจ แต่ยังสร้างคุณค่าแก่สังคมและนำไปสู่ความยั่งยืน 

(Payutto, 1998; Zsolnai, 2011) 

จากพัฒนาการเหล่านี้ จะเห็นได้ว่าแนวคิดเกี่ยวกับการบริหารธุรกิจได้เคลื่อนจากการเน้น “ประสิทธิภาพ

เชิงเครื่องจักร” ไปสู่ “การพัฒนาที่มีหัวใจมนุษย์และคุณธรรม” และยังเปิดพ้ืนที่ให้ผสมผสานกับหลักการ

ศาสนาและปรัชญา เพ่ือสร้างองค์กรที่เข้มแข็งและมีคุณค่าในศตวรรษท่ี 21 

 

องค์ความรู้ใหม่ 
 การบูรณาการแนวคิดทางพระพุทธศาสนากับการบริหารธุรกิจ นับเป็นพ้ืนที่ทางวิชาการท่ีเปิดมิติ

ใหม่ให้กับการศึกษาและการปฏิบัติการจัดการสมัยใหม่ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการนำ วิริยะบารมี ซึ่งเป็นหนึ่ง

ในบารมี 10 ประการ มาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาองค์กรและสังคม องค์ความรู้ใหม่ที่เกิดขึ้นจากการ

สังเคราะห์นี้สามารถอธิบายได้ในหลายมิติ 

 1. การเชื่อมโยงพลังภายในกับประสิทธิภาพเชิงองค์กร 

 งานวิจัยด้านการจัดการสมัยใหม่มักเน้นไปที่ทักษะเชิงเทคนิค กลยุทธ์ และการวิเคราะห์ข้อมูล

เพ่ือเพ่ิมประสิทธิภาพ แต่การบูรณาการวิริยะบารมีทำให้เกิดความเข้าใจใหม่ว่า พลังภายใน (inner power) 

เช่น ความเพียร ความมุ่งมั่น และความไม่ย่อท้อ เป็นปัจจัยสำคัญที่เกื ้อหนุนความสำเร็จขององค์กร 

(Duckworth, 2016) สิ ่งนี ้สอดคล้องกับแนวคิด Inner Development Goals (IDGs) ที่เสนอว่า              



 

 

42  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

การพัฒนาภายในบุคคลจะเป็นแรงขับเคลื่อนสำคัญของการเปลี่ยนแปลงสังคมและการพัฒนาที่ยั ่งยืน 

(Inner Development Goals, 2023) 

 2. กรอบคิดใหม่ของ “ความเพียรเชิงบารมี” ในการจัดการ 

 วิริยะบารมีมิใช่เพียงความขยันทำงาน แต่หมายถึง ความเพียรที ่มีเป้าหมายทางคุณธรรม            

และพร้อมเสียสละเพ่ือสิ่งที่ดีงามสูงสุด (Payutto, 1998) การนำแนวคิดนี้เข้าสู่การบริหารธุรกิจทำให้เกิด

กรอบคิดใหม่ว่า ความเพียรของผู้นำและบุคลากรต้องมี “ทิศทาง” ที่ชัดเจนและเกื้อกูลทั้งตนเองและผู้อ่ืน 

ซ่ึงต่างจากกรอบการจัดการทั่วไปท่ีมุ่งเพียงผลลัพธ์ทางเศรษฐกิจ (Nassè et al.,2024) 

 3. การบูรณาการคุณธรรมกับแนวคิดการพัฒนาที่ย่ังยืน 

 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการบูรณาการวิริยะบารมีกับการบริหารธุรกิจคือ การสร้าง  องค์กร

คุณธรรม (Virtue-based Organization) ที่ดำเนินงานโดยยึดหลักความเพียรอย่างมีคุณค่า ไม่เพียงเพ่ือ

ผลกำไร แต่เพื่อคุณภาพชีวิตของผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทั้งหมด (Carroll & Brown, 2018) สิ่งนี้ขยายความ

เข้าใจเรื่อง Sustainable Business จากการมุ่งเน้นเพียง CSR ไปสู่การสร้างรากฐานทางจริยธรรมในทุก

กระบวนการขององค์กร 

 4. การตีความใหม่เรื่อง “ผู้นำ” และ “ความสำเร็จ” 

 การประยุกต์ใช้วิริยะบารมีในบริหารธุรกิจยังสร้างความหมายใหม่เกี ่ยวกับความเป็นผู้นำ           

โดยมองว่าผู้นำที่แท้จริงไม่ใช่ผู้ที่มีเพียงวิสัยทัศน์และทักษะเชิงกลยุทธ์ แต่ต้องเป็นผู้ที่มีความเพียรมั่นคง 

สามารถสร้างแรงบันดาลใจ และไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค (Qirem et al., 2023) ความสำเร็จขององค์กรจึง

มิได้วัดจากผลกำไรเพียงอย่างเดียว แต่รวมถึงการมีคุณค่าและการสร้างประโยชน์แก่สังคม 

 5. การเปิดพื้นที่สำหรับ “การจัดการเชิงพุทธปรัชญา” 

 การศึกษานี้ยังได้สร้างองค์ความรู้ใหม่ในระดับทฤษฎี โดยการยกระดับแนวคิดบารมีในพุทธ

ศาสนาให้เข้ามาอยู่ในวงวิชาการการจัดการ ผลที่ได้คือการก่อร่างของศาสตร์ที่อาจเรียกว่า  Buddhist 

Business Administration หรือการบริหารธุรกิจเชิงพุทธปรัชญา (Zsolnai, 2011) ที ่เน้นทั้ง

ประสิทธิภาพและความหมาย (meaning) ในเวลาเดียวกัน  



 

 

43 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

 องค์ความรู้ที่ได้ สามารถสรุปเป็นแผนภาพได้ดังนี้ 

 

Inner Power 

 

Virtue-Oriented Effort 

 

Sustainable Organization 

 

Leadership Transformation 

 

Buddhist Business Administration 

 

แผนภาพที่ 1 การบริหารธุรกิจเชิงวิริยะบารมี 

 

 แผนภาพนี้สะท้อนให้เห็นว่า การบริหารธุรกิจไม่ควรถูกมองเพียงเป็นกระบวนการเชิงกลยุทธ์ แต่

ต้องถูกมองเป็น การบำเพ็ญบารมีในโลกทางโลก ความเพียร (วิริยะบารมี) เป็นรากฐานสำคัญที่ช่วยให้

ธุรกิจเผชิญความไม่แน่นอนด้วยความมั่นคง และยังช่วยสร้างคุณค่าแก่ผู้คนและสังคม โดยมีจุดหมายไม่ใช่

แค่ “กำไร” แต่คือ การพัฒนาอย่างยั่งยืนที่มีรากฐานจากคุณธรรม 

 องค์ประกอบของโมเดล ได้แก่ 

 1. Inner Power (พลังภายใน) ประกอบด้วย ความเพียร (Perseverance) ความมุ ่งมั่น 

(Determination) ความอดทนต่ออุปสรรค (Resilience) จุดเน้น ได้แก่ พัฒนาแรงขับเคลื่อนภายในของ

บุคลากร ให้เกิดความเข้มแข็งทางจิตใจและไม่ย่อท้อต่อความท้าทาย (Duckworth, 2016; Inner 

Development Goals, 2023) 

 2. Virtue-Oriented Effort (ความเพียรเชิงคุณธรรม) ประกอบด้วย เพียรเพื่อสิ่งที่ดีงามและเป็น

ประโยชน์ สละความสะดวกสบายส่วนตัวเพ่ือส่วนรวม รักษาความถูกต้องแม้ต้องเผชิญแรงกดดัน จุดเน้น 

ได้แก่ แปลงความเพียรธรรมดาเป็น วิริยะบารมี ที่มีทิศทางเพ่ือเป้าหมายที่มีคุณค่า (Payutto, 1998) 

 3. Sustainable Organization (องค์กรยั ่งยืน) ประกอบด้วย การบริหารธุรกิจเชิงคุณค่า 

(Value-Based Management) การสร้างสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม การปลูกฝัง

วัฒนธรรมองค์กรที่ขับเคลื่อนด้วยความเพียรและคุณธรรม จุดเน้น ได้แก่ ยกระดับจาก CSR ไปสู่ องค์กร

คุณธรรม (Carroll & Brown, 2018) 



 

 

44  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

 4. Leadership Transformation (การเปลี่ยนผ่านภาวะผู้นำ) ประกอบด้วย ผู้นำเป็นต้นแบบ

แห่งความเพียร ผู้นำที่สร้างแรงบันดาลใจ ไม่ใช่เพียงผู้กำกับงาน ผู้นำที่วัดความสำเร็จจากทั้งผลลัพธ์และ

คุณค่า จุดเน้น ได้แก่ สร้าง “ผู้นำเชิงบารมี” ที่ยืนหยัดและเก้ือกูลผู้อื่น (Qirem et al., 2023) 

 5. Buddhist Business Administration (การบริหารธุรกิจเชิงพุทธปรัชญา) ประกอบด้วย 

เชื่อมโยงบารมี 10 โดยเฉพาะวิริยะบารมีเข้ากับการจัดการ สร้างความหมาย (meaning) ให้กับการ

ทำงาน นำแนวคิดพุทธเศรษฐศาสตร์มาประยุกต์ใช้เพื่อความพอดีและความยั่งยืน (Zsolnai, 2011) 

จุดเน้น ได้แก่ เปิดพื้นท่ีใหม่ขององค์ความรู้ในเชิงทฤษฎีและการปฏิบัติ 

 

บทสรุป  
 การศึกษาการบริหารธุรกิจบนพื้นฐานของ วิริยะบารมี (Viriya Parami) ได้เปิดมิติใหม่ให้แก่วง

วิชาการการจัดการและการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในโลกธุรกิจยุคใหม่ ผลการ

วิเคราะห์ชี้ให้เห็นว่า วิริยะบารมีมิได้เป็นเพียงคุณธรรมที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติธรรม แต่ยังเป็นพลัง

ภายในที ่สามารถนำมาปรับใช้เพื ่อสร้างความเข้มแข็งและความยั ่งย ืนในองค์กรธุรกิจได้อย ่างมี

ประสิทธิภาพ 

 ประการแรก วิริยะบารมีช่วยสร้าง พลังภายใน (inner power) ให้แก่บุคคลและองค์กร พลังแห่ง

ความเพียร ความมุ่งม่ัน และความไม่ย่อท้อที่เกิดจากการฝึกฝนอย่างต่อเนื่องสามารถแปรเปลี่ยนเป็นพลัง

ขับเคลื่อนองค์กรในสภาวะที่เต็มไปด้วยความไม่แน่นอน องค์กรที่มีบุคลากรและผู้นำที่เพียบพร้อมด้วย

วิริยะบารมีจะมีศักยภาพในการฟ้ืนตัวและสร้างสรรค์สิ่งใหม่ แม้ต้องเผชิญกับวิกฤติ 

 ประการที่สอง การประยุกต์ใช้วิริยะบารมีทำให้การบริหารธุรกิจมิได้หยุดอยู่ที่การแสวงหากำไร 

หากแต่เป็นการแสวงหาคุณค่า (value) และ ความหมาย (meaning) ในการดำเนินงาน ซึ่งสอดคล้องกับ

แนวคิดการบริหารเชิงคุณค่า (Value-Based Management) และการพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable 

Development) ธุรกิจจึงมิใช่เพียงกิจกรรมทางเศรษฐกิจ แต่กลายเป็นกระบวนการพัฒนาสังคมและ

สิ่งแวดล้อมควบคู่กันไป 

 ประการที่สาม การผสานวิริยะบารมีกับแนวคิดทางการบริหารยังได้สร้าง  กรอบความรู้ใหม่         

ที่เรียกว่า Buddhist Business Administration ซึ่งเน้นการผสมผสานศาสตร์การจัดการเข้ากับคุณธรรม

ทางพุทธปรัชญา องค์ความรู ้น ี ้สามารถต่อยอดสู ่การสร้างองค์กรมุ ่งคุณธรรม (Virtue-Based 

Organization) ที่ขับเคลื่อนด้วยความเพียร ความรับผิดชอบ และความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ 

 ประการที่สี ่ ผลการศึกษายังชี้ให้เห็นความสำคัญของ  ภาวะผู้นำเชิงบารมี (Virtue-Based 

Leadership) โดยเฉพาะการที่ผู้นำต้องเป็นผู้มีวิริยะบารมีในตนเอง เพ่ือเป็นต้นแบบแห่งความเพียรให้แก่



 

 

45 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 9 [กนัยายน 2568] 

บุคลากรและสร้างแรงบันดาลใจในการทำงาน ภาวะผู้นำเช่นนี้จะทำให้ธุรกิจสามารถรักษาสมดุลระหว่าง

เป้าหมายทางเศรษฐกิจและความรับผิดชอบต่อสังคม 

 ประการที่ห้า การประยุกต์ใช้วิริยะบารมีในเชิงธุรกิจยังสะท้อนถึง การเปลี่ยนบทบาทขององค์กร

ธุรกิจในสังคม จากผู้แสวงหากำไรไปสู่ “ผู้บำเพ็ญบารมีทางโลก” กล่าวคือ องค์กรธุรกิจกลายเป็นพ้ืนที่ใน

การฝึกฝนคุณธรรม ผ่านความเพียรพยายามเพื่อประโยชน์ร่วม ทั้งต่อผู้ถือหุ้น ลูกค้า พนักงาน ชุมชน 

และสิ่งแวดล้อม 

 กล่าวโดยสรุป การบูรณาการ วิริยะบารมี เข้ากับการบริหารธุรกิจได้สร้างองค์ความรู้ใหม่ที่มี

คุณค่า ทั้งในเชิงทฤษฎีและการปฏิบัติ เชิงทฤษฎีได้เกิดกรอบคิดใหม่ที่อธิบายธุรกิจในฐานะเครื่องมือแห่ง

การบำเพ็ญบารมีและพัฒนามนุษย์ ส่วนเชิงปฏิบัติได้เสนอแนวทางในการสร้างองค์กรที่เข้มแข็ง ยืดหยุ่น 

และยั่งยืน ซึ่งสามารถตอบสนองต่อความท้าทายของโลกยุค VUCA ได้อย่างมีประสิทธิผล 

 

บรรณานุกรม 
ชวัลวิทย์ อรุณปราการ, นวลวรรณ พูลวสุพลฉัตร และสรวิชญ์ วงษ์สอาด. (2565). การใช้บารมี 10 ใน

การพัฒนาตนเองและสังคม. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษาและการวิจัย, 4(1), 49-56. 

พระมหาสมศักดิ์ ญาณโพโธ และ ธานี สุวรรณประทีป. (2560). แนวทางการเสริมสร้างวิริยะบารมีแก่

เยาวชนไทยในสังคมปัจจุบัน. วารสาร มจร บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 3(1), 69–81. 

พุทธชญานันท์ จันทร์โสม. (2558). ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการบำเพ็ญบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เอกชัย อุไรสินธ์. (2564). แนวปฏิบัติตามปฏิปทาของพระโพธิสัตว์ในสังคมไทยปัจจุบัน . วิทยานิพนธ์

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. คณะศิลปศาสตร์: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

Carroll, A. B., & Brown, J. A. (2018). Corporate social responsibility: A review of current 

concepts, research, and issues. Business & Society, 57(1), 7–23. 

Drucker, P. F. (1974). Management: Tasks, responsibilities, practices. New York: Harper 

Business. 

Duckworth, A. L. (2016). Grit: The Power of Passion and Perseverance. New York: Simon 

and Schuster. 

Fayol, H. (1949). General and Industrial Management. Sir Isaac Pitman & Sons. 

Fiedler, F.E. (1967). A Theory of Leadership Effectiveness. New York: McGraw-Hill. 

Harvey, P. (2013). An introduction to Buddhism: Teachings, history and practices  (2nd 

ed.). New York: Cambridge University Press. 



 

 

46  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 9 [September 2025] 
 

Inner Development Goals. (2023). About the Inner Development Goals. Retrieved from 

https://innerdevelopmentgoals.org/about/ 

Kast, F. E., & Rosenzweig, J. E. (1972). General systems theory: Applications for organization 

and management. Academy of Management Journal, 15(4), 447–465. 

Lampong, D. (2023). Business administration and ethics in the ASEAN context. Vietnam: 

ASEAN Academic Press. 

Mayo, E. (1933). The human problems of an industrial civilization. New York: Macmillan. 

Mintzberg, H. (2009). Managing. San Francisco, CA: Berrett-Koehler Publishers. 

Nanamoli, B., & Bodhi, B. (1995). The Middle Length Discourses of the Buddha. A 

Translation of the Majjhima Nikaya. Canada: Wisdom Publications. 

Nassè, T. B., Nangpiire, C., & Linda, G. (2024). The effect of business ethics and corporate 

social responsibility on business success: Insights from Ghana. Advances in 

Consumer Research, 1(1), 1–17. 

Payutto, P. A. (1998). Buddhist economics: A middle way for the market place . 

Buddhadhamma Foundation. 

Porter, M. E. (1985). Competitive advantage: Creating and sustaining superior 

performance. New York: Free Press. 

Qirem, I. A. E., et al. (2023).  The Impact of Sustainability Accounting on Financial 

Reporting Quality: Evidence from the Pharmaceutical and Chemical Sectors on 

the ASE. Journal of Logistics, Informatics and Service Science, 10 (4), 62–71. 

https://doi.org/10.33168/JLISS.2023.0405 

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2018). Management (14th ed.). London: Pearson.  

Samyutta Nikaya, V. (n.d.). Connected Discourses of the Buddha. U.S.: Tipitaka (Pali Canon). 

Taylor, F. W. (1911). The principles of scientific management. New York: Harper & Brothers. 

Wren, D. A., & Bedeian, A. G. (2009). The evolution of management thought (6th ed.). 

Hoboken, NJ: Wiley.  

Zsolnai, L. (2011). Spirituality and business: An Interdisciplinary Overview . Society and 

Economy, Akadémiai Kiadó, Hungary, 34(3), 489-514. 

 


