
 

 

37 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 6 มิถุนายน 2568] 
 

การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยทานบารมี 
Leadership Development through the Practice of Dana Parami 

 
ชิสา กันยาวิริยะ1 และ สิรนิทร์ กันยาวิริยะ2 

Chisa Gunyaviriya1 and Sirin Gunyaviriya2 
1,2สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 

1,2Philosophy and Ethics Program, Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University 
Corresponding author, e-mail: 1chisa.gu@ssru.ac.th 

2sirin.cnt@hotmail.com 
 

Received: June 04, 2025; Revised: June 29, 2025; Accepted: June 30, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาแนวคิดทานบารมีในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท 
2) ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างทานบารมีกับคุณลักษณะของภาวะผู้นำเชิงจริยธรรม 3) ศึกษาแนวทาง
การประยุกต์ใช้ทานบารมีในการพัฒนาภาวะผู้นำในระดับบุคคล ชุมชน และองค์กร รูปแบบการวิจัยเป็น
การวิจัยเชิงคุณภาพ ใช้แนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาทและภาวะผู้นำเชิงจริยธรรมเป็นกรอบการวิจัย ใช้
วิเคราะห์เนื้อหาแล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า 1) ทานบารมีเป็นหลักธรรมสำคัญที่
เน้นการลดอัตตา เสริมเมตตา และมีเป้าหมายเพื ่อพัฒนาจิตวิญญาณ โดยปรากฏอย่างเด่นชัดใน
พระไตรปิฎก เช่น เวสสันดรชาดก 2) ทานบารมีมีความสัมพันธ์โดยตรงกับคุณลักษณะภาวะผู้นำเชิง
จริยธรรม เช่น ความเสียสละ ความเมตตา ความรับผิดชอบ และการปลูกฝังเจตจำนง เพื่อประโยชน์
ส่วนรวม 3) การประยุกต์ใช้ทานบารมีสามารถส่งเสริมภาวะผู้นำได้ทั้งในระดับบุคคล (ผ่านการฝึกฝน
คุณธรรมภายใน) ระดับชุมชน (ผ่านกิจกรรมจิตอาสา) และระดับองค์กร (ผ่านนโยบายเอื้อเฟื้อเพื่อสังคม) 
องค์ความรู้จากงานวิจัยนี้ คือ "D-A-N-A Leadership Model" ซึ่งเป็นกรอบแนวคิดใหม่ที ่เสนอการ
พัฒนาภาวะผู้นำจากภายในผ่านหลักทานบารมี สามารถประยุกต์ใช้กับการอบรมผู้นำในระดับต่าง ๆ ได้
อย่างมีประสิทธิภาพในเชิงจริยธรรม 
 

คำสำคัญ: การพัฒนา, ภาวะผู้นำ, ทานบารมี  



 

 

38  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 6 [June 2025] 
 

Abstract. 
 This research article aims to: 1) explore the concept of Dana Parami (Perfection of 
Giving) within the context of Theravada Buddhist philosophy; 2) examine the relationship 
between Dana Parami and the characteristics of ethical leadership; and 3) investigate 
practical approaches to applying Dana Parami in developing leadership at the individual, 
community, and organizational levels. This study employs a qualitative research 
methodology, grounded in Theravada Buddhist philosophy and ethical leadership 
theories as its conceptual framework. Data were analyzed through content analysis and 
presented using descriptive narration. The findings reveal that: 1) Dana Parami is a core 
virtue emphasizing ego reduction, cultivation of loving-kindness, and spiritual 
development, clearly illustrated in the Pali Canon, such as in the Vessantara Jataka; 2) 
Dana Parami is directly associated with the attributes of ethical leadership, including 
selflessness, compassion, responsibility, and the commitment to promote the common 
good; and 3) the application of Dana Parami can enhance leadership at the personal level 
(through inner moral cultivation), the community level (through volunteerism), and the 
organizational level (through socially responsible policies). The significant contribution of 
this research is the “D-A-N-A Leadership Model,” a novel conceptual framework for 
developing leadership from within, grounded in the principles of Dana Parami. This model 
holds practical relevance for leadership training across various levels with a strong 
emphasis on ethical integrity. 
 

Keywords : Development, Leadership, Dana Parami 
  



 

 

39 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 6 มิถุนายน 2568] 
 

บทนำ 
 ในยุคปัจจุบัน ภาวะผู้นำถูกท้าทายจากความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วและซับซ้อน           
ทั้งในมิติของเศรษฐกิจ การเมือง เทคโนโลยี และวัฒนธรรม ทำให้องค์กรทั้งภาครัฐและเอกชนต้อง
ปรับตัวอย่างต่อเนื่อง เพื่อรับมือกับโลกที่เต็มไปด้วยความไม่แน่นอนและความเปลี่ยนแปลงที่คาดการณ์ได้
ยาก (VUCA World) จากการศึกษาของ Gotsis และ Grimani (2023) พบว่า การพัฒนาภาวะผู้นำที่
ยั่งยืนจำเป็นต้องก้าวข้ามกรอบของการพัฒนาทักษะทางเทคนิค (Hard Skills) และต้องหันมาส่งเสริม
คุณลักษณะด้านจริยธรรม คุณธรรม และความสามารถในการเข้าใจตนเองและผู้อื่น ซึ่งเป็นแก่นของภาวะ
ผู้นำยุคใหม่ที่มีความเป็นมนุษย์ (humane leadership) 
 การเปลี่ยนผ่านของแนวทางพัฒนาภาวะผู้นำในระดับโลกชี้ให้เห็นความจำเป็นของ “การเรียนรู้
จากภายใน” มากกว ่าการฝ ึกฝนแบบท่องจำหร ือเน ้นเคร ื ่องม ือภายนอก Moldoveanu และ 
Narayandas (2019) ชี ้ว ่าผ ู ้นำในโลกอนาคตต้องมี “ inner agility” หรือความยืดหยุ ่นทางจิตใจ           
เพื่อรับมือกับสถานการณ์ที่ไม่คาดคิดและความซับซ้อนทางระบบ นอกจากนี้ รายงานจาก Harvard 
Business Publishing (2024) ยังระบุว่า ความท้าทายอันดับต้น ๆ ของผู้นำในยุคปัจจุบันคือการจัดการ
กับความหลากหลายในองค์กร (multi-generational workforce) ความเครียด และแรงกดดันทางสังคม 
จึงต้องการผู้นำที่มีคุณสมบัติแบบ “compassion-based leadership” มากกว่าผู้นำที่เน้นอำนาจหรือ
ผลลัพธ์อย่างเดียว 
 Goleman, Boyatzis และ McKee (2002) ได้เสนอกรอบแนวคิดของภาวะผู้นำที่ตั้งอยู่บนฐาน
ของ “ความฉลาดทางอารมณ์” (emotional intelligence) โดยชี้ว่าความสามารถในการเข้าใจอารมณ์
ตนเองและผู้อื ่นมีบทบาทสำคัญต่อความสำเร็จของผู้นำในระยะยาว ในทำนองเดียวกัน Avolio และ 
Hannah (2008) เน้นย้ำว่า “การเติบโตภายใน” ของผู้นำจะเกิดขึ้นได้ต้องมีความพร้อมด้านจิตวิญญาณ 
ความรู้สึกเป็นเจ้าของ และความสามารถในการรับผิดชอบต่อผู้อื่น 
 อย่างไรก็ดี งานวิจัยเกี่ยวกับภาวะผู้นำที่มีอยู ่อย่างแพร่หลายกลับยังคงยึดโยงอยู่กับกรอบ
ความคิดของโลกตะวันตก เช่น แนวคิด Transformational Leadership ของ Bass & Avolio (1994) 
ซึ ่งเน้นการสร้างแรงบันดาลใจและการเปลี ่ยนแปลงผู ้ตาม หรือแนวคิด Servant Leadership ของ 
Greenleaf (2002) ที่เน้นการรับใช้และใส่ใจความต้องการของผู้อื่น แม้แนวคิดเหล่านี้จะมีคุณูปการต่อวง
วิชาการและการบริหารจัดการ แต่กลับยังไม่สามารถสะท้อนแก่นแท้ของภาวะผู้นำในบริบทวัฒนธรรม
แบบตะวันออก โดยเฉพาะในสังคมไทยที่มีรากฐานทางพุทธศาสนาเป็นศูนย์กลางของการดำเนินชีวิต  
ข้อมูลจากสำนักงาน ก.พ. (2566) ระบุว่า แม้จะมีการจัดหลักสูตรฝึกอบรมผู้นำในหลายหน่วยงาน
ราชการ แต่กลับพบว่าหลักสูตรเหล่านี้ยังขาดมิติด้านการพัฒนาภาวะจิต ความกรุณา และการเสียสละ 
ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของการนำอย่างมีคุณธรรมในยุควิกฤต ขณะเดียวกัน งานวิจัยของ Kanungo และ 
Mendonca (1996) ได้ชี้ให้เห็นว่า ผู้นำที่ยึดมั่นในแรงจูงใจแบบอุทิศตนเพื่อผู้อื่น (altruistic motives) 
มักสามารถสร้างวัฒนธรรมแห่งความไว้วางใจและจริยธรรมในองค์กรได้มากกว่าผู้นำที่มุ่งผลสำเร็จเชิง
วัตถุเพียงอย่างเดียว 



 

 

40  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 6 [June 2025] 
 

 ในบริบทของพระพุทธศาสนา "ทานบารมี" ถือเป็นหนึ่งในบารมี 10 ที่พระโพธิสัตว์ต้องบำเพ็ญ
อย่างต่อเนื่องในระยะเวลายาวนานเพื่อบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ (พุทธชญานันท์ จันทร์โสม , 2557) 
ทานบารมีหมายถึงการให้โดยไม่หวังผลตอบแทน เป็นการให้ที่มีพื้นฐานจากเมตตาและปัญญา และเป็น
กระบวนการลดละความยึดมั่นในตนเองอย่างลึกซึ้ง พระมหาพงศ์ศิริ ปญฺญาวชิโร (2564) ได้ศึกษาทาน
บารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก และเสนอว่าทานบารมีเปรียบเสมือนอิฐก้อนแรกของเจดีย์ เป็นรากฐาน
ของการฝึกตนเพื่อนำไปสู่คุณธรรมขั้นสูง และเป็นต้นแบบทางสังคมที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างเอื้อเฟื้อ 
ในด้านการประยุกต์ใช้แนวคิดนี้ต่อภาวะผู้นำ เอกชัย อุไรสินธ์ (2564) เสนอว่า ปฏิปทาของพระโพธิสัตว์
ที่แสดงออกผ่านทานบารมีในชาดก เช่น เวสสันดรชาดก ไม่ได้เป็นเพียงนิทานสอนใจ แต่เป็นต้นแบบของ
การตัดสินใจที่ตั้งอยู่บนฐานแห่งคุณธรรมขั้นสูง เช่น การเสียสละเพื่อประโยชน์ของผู้อื ่นในระยะยาว          
แม้ต้องเผชิญกับความเจ็บปวดในปัจจุบัน เช่นเดียวกับข้อค้นพบของ รัฐพงค์ ทองแปง และคณะ (2564) 
ที่วิเคราะห์ว่า ทานบารมีของพระเวสสันดรเป็นตัวอย่างของ “ปัญญาธิกโพธิสัตว์” ที่นำเอาการพิจารณา
อย่างถี่ถ้วนมาก่อนการให้ 
 นอกจากนี้ จากการศึกษาของ ชวัลวิทย์ อรณุปราการ และคณะ (2564) ยังพบว่า บารมี 10 มี
บทบาทสำคัญในการพัฒนาตนและสังคม โดยเฉพาะทานบารมีซึ่งเป็นบารมีเบื้องต้นที่สามารถใช้เป็น
แนวทางในการฝึกกาย ฝึกใจ และฝึกปัญญาอย่างสอดคล้องกับหลักภาวนา 4 เมื่อเชื่อมโยงกับมิติของ
ภาวะผู้นำในสังคมปัจจุบัน ทานบารมีย่อมสามารถทำหน้าที่เป็นเครื่องมือสำคัญในการปลุกจิตสำนึกของ
ผู้นำให้มีจริยธรรม ความเมตตา และแรงจูงใจในการสร้างความดีเพ่ือผู้อื่นได้อย่างลึกซึ้ง 
 จากการวิเคราะห์ทั้งในเชิงบริบทสากลและวัฒนธรรมท้องถิ่น จะเห็นได้ว่า แม้โลกกำลังให้
ความสำคัญกับการพัฒนาภาวะผู้นำจากภายใน โดยเน้นคุณลักษณะด้านจิตใจ จริยธรรม และการเติบโต
ทางปัญญา แต่ในทางปฏิบัติยังขาดกรอบแนวคิดที่หยั่งรากลึกในวัฒนธรรมท้องถิ่นโดยเฉพาะในสังคมไทย
ที่มีพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญ งานวิจัยที่มีอยู่ยังให้ความสำคัญกับแนวคิดแบบตะวันตกหรือเน้น
เทคนิคมากกว่าการฝึกตนภายในเชิงจริยศาสตร์ ในขณะเดียวกัน “ทานบารมี” ในพุทธปรัชญาเถรวาทถือ
เป็นแนวทางการฝึกฝนจิตใจที่มีความลึกซึ้ง ครอบคลุมทั้งมิติการเสียสละ ความเมตตา และการพิจารณา
อย่างมีปัญญา ซึ่งล้วนเป็นองค์ประกอบสำคัญของผู้นำที่ยั่งยืน อย่างไรก็ตาม กลับยังไม่มีการศึกษาที่นำ
ทานบารมีมาเชื่อมโยงกับการพัฒนาภาวะผู้นำในเชิงโครงสร้างอย่างเป็นระบบ และขาดการตีความร่วม
สมัยที่สามารถประยุกต์ใช้ได้ในภาคราชการ ภาคประชาสังคม หรือองค์กรสมัยใหม่ 
 ด้วยเหตุนี้ งานวิจัยฉบับนี้จึงมีความจำเป็นและมีความสำคัญ เพื่อเติมเต็มช่องว่างทางวิชาการ 
และเพื่อนำเสนอกรอบแนวคิดใหม่ที่ผสานรากทางจริยธรรมแบบพุทธกับภาวะผู้นำร่วมสมัย อันจะนำไปสู่
การพัฒนาผู้นำที่มีทั้งความสามารถ ความเมตตา และความรับผิดชอบต่อส่วนรวมอย่างแท้จริง 
  



 

 

41 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 6 มิถุนายน 2568] 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาแนวคิดทานบารมีในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท  
 2. เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างทานบารมีกับคุณลักษณะของภาวะผู้นำเชิงจริยธรรม  
 3. เพื่อศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้ทานบารมีในการพัฒนาภาวะผู้นำในระดับบุคคล ชุมชน 
และองค์กร 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเอกสาร 
(Documentary Research) เป็นแนวทางหลักในการรวบรวม วิเคราะห์ และสังเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัย
ดำเนินการศึกษาข้อมูลจากเอกสารชั้นต้น ได้แก่ พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถาชาดก และคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาอื ่น ๆ ที ่เกี ่ยวข้องกับแนวคิดเรื ่อง “ทานบารมี” ประกอบกับเอกสารชั ้นรอง เช่น 
บทความวิชาการ วิทยานิพนธ์ และงานวิจัยร่วมสมัยในระดับชาติและนานาชาติที่เกี่ยวข้องกับภาวะผู้นำ
เชิงจริยธรรม และการพัฒนาคุณธรรมของผู้นำในองค์กร 
 ขั้นตอนการวิจัยประกอบด้วย 
 1. การรวบรวมข้อมูลเอกสาร โดยเน้นการคัดเลือกเอกสารที ่มีความเกี ่ยวข้องโดยตรงกับ
วัตถุประสงค์การวิจัยทั้งในเชิงพุทธปรัชญาและแนวคิดร่วมสมัยด้านภาวะผู้นำ 
 2. การวิเคราะห์ข้อมูล โดยใช้การวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) เพื่อจำแนกประเด็น
สำคัญ แนวคิดหลัก และองค์ประกอบที่เกี่ยวข้องกับทานบารมีและภาวะผู้นำ 
 3. การสังเคราะห์ข้อมูล โดยจัดกลุ่มข้อมูลและเปรียบเทียบแนวคิดจากแหล่งต่าง ๆ เพื่อค้นหา
ความเช่ือมโยงระหว่างทานบารมีกับคุณลักษณะของภาวะผู้นำเชิงจริยธรรม 
 4. การเขียนบรรยายผลในเชิงพรรณนา (Descriptive Narrative) เพื ่อถ่ายทอดข้อค้นพบใน
ลักษณะที่เป็นระบบ เชื่อมโยงกัน และสามารถนำไปสู่ข้อเสนอเชิงหลักการและแนวปฏิบัติที่เหมาะสมใน
บริบทร่วมสมัย 
 

ผลการวิจัย  
 วัตถุประสงค์ที่ 1 เพื่อศึกษาแนวคิดทานบารมีในบริบทของพุทธปรัชญาเถรวาท  ผลการวิจัย
พบว่า แนวคิด “ทานบารมี” ในพุทธปรัชญาเถรวาทมีรากฐานอยู่บนหลักเมตตา กรุณา และปัญญา      
โดยเน้นการให้ด้วยความบริสุทธิ ์ใจ ปราศจากความหวังผลตอบแทน และถือเป็นการฝึกสละอัตตา          
เพื่อนำไปสู่การบรรลุโพธิญาณในระดับสูง ทานบารมีจึงมิใช่เพียงพฤติกรรมการให้ในระดับวัตถุเท่านั้น         
แต่ยังครอบคลุมถึงการให้เวลา ความรู้ อภัย และแม้แต่ชีวิต (อุทิศตน) ตามลำดับขั้นแห่งบารมีขั้นสูง 
(ปรมัตถบารมี) ตามการอธิบายของพระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาชาดก โดยเฉพาะกรณีศึกษาที่ชัดเจน
ที่สุดคือพระเวสสันดรชาดกที่สะท้อนถึงการให้ด้วยจิตวิญญาณของโพธิสัตว์อย่างลึกซึ้ง 



 

 

42  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 6 [June 2025] 
 

 วัตถุประสงค์ที่ 2 เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างทานบารมีกับคุณลักษณะของภาวะผู้นำเชิง
จริยธรรม ผลการวิจัยพบว่า ทานบารมีมีความสัมพันธ์เชิงบูรณาการกับองค์ประกอบของภาวะผู้นำเชิง
จริยธรรม (ethical leadership) ซึ ่งเน้นความเมตตา ความเสียสละ ความยุติธรรม และการเป็น
แบบอย่างทางคุณธรรม (role-modeling) โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิด “การให้ก่อนที่จะได้รับ” และการ
พัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ (Emotional Intelligence) นอกจากนี้ ทานบารมียังสามารถส่งเสริม
ภาวะผู้นำด้านคุณธรรมได้อย่างลึกซึ้ง เนื่องจากเป็นการปลูกฝังเจตจำนงภายในให้ทำดีเพื่อผู้อื่น ไม่ใช่
เพราะแรงจูงใจภายนอก จึงช่วยสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ตั้งอยู่บนความไว้วางใจและเมตตาอย่างยั่งยืน 
 วัตถุประสงค์ที่ 3 เพื่อศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้ทานบารมีในการพัฒนาภาวะผู้นำในระดับ
บุคคล ชุมชน และองค์กร ผลการวิจัยพบว่า ทานบารมีสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาภาวะผู้นำ
ได้ทั้งในระดับบุคคล ชุมชน และองค์กร ผ่าน 3 แนวทางสำคัญ ได้แก่ 1) ระดับบุคคล ผู้นำสามารถฝึกฝน
การ “ให้” ในชีวิตประจำวัน ทั้งในรูปของเวลา ความใส่ใจ และโอกาส โดยเน้นการพัฒนาจิตใจให้มีเมตตา 
อดทน และรู้จักเสียสละ ซึ่งเป็นพื้นฐานของการนำด้วยใจ (heart-based leadership) 2) ระดับชุมชน 
ทานบารมีสามารถใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างเครือข่ายความสัมพันธ์ที่เข้ มแข็ง เสริมสร้างความร่วมมือ
และความไว้วางใจในกลุ่มบุคคล เช่น ในองค์กรภาคประชาชนหรือการบริหารภาครัฐที่ยึดประชาชนเป็น
ศูนย์กลาง 3) ระดับองค์กร ทานบารมีสามารถใช้เป็นกรอบแนวคิดในการพัฒนา “วัฒนธรรมองค์กรแบบ
เอื้อเฟื้อ” โดยผู้นำมีบทบาทสำคัญในการสร้างระบบที่เปิดโอกาสให้ผู้ปฏิบัติงานมีส่วนร่วม แบ่งปัน และ
ช่วยเหลือกันอย่างมีคุณธรรม ทั้งนี้ การประยุกต์ทานบารมีสู่ภาวะผู้นำไม่ใช่เพียงการแปลความคำสอน
ทางศาสนา แต่เป็นการเปลี่ยนแปลงจิตสำนึกผู้นำเพื่อสร้างการเปลี่ยนแปลงจากภายใน ซึ่งสอดคล้องกับ
ทิศทางการพัฒนาภาวะผู้นำร่วมสมัยที่เน้น “การพัฒนาตนเองภายในก่อนที่จะพัฒนาองค์กร”  
 

อภิปรายผลการวิจัย  
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า แนวคิด “ทานบารมี” ในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นหลักธรรม
ที่มีพลังทางจริยธรรมสูง มีจุดมุ่งหมายเพื่อขัดเกลาตนเอง ลดความยึดมั่นในอัตตา และเสริมสร้างเมตตาธรรม
ผ่านการให้โดยไม่หวังผลตอบแทน โดยปรากฏในคัมภีร์ชาดกหลายเรื่อง เช่น  เวสสันดรชาดก ซึ่งแสดง            
ให้เห็นการเสียสละขั้นสูงสุดในฐานะ “ทานบารมีขั้นปรมัตถ์” ทั้งนี้อาจเป็นเพราะพุทธศาสนาเถรวาท           
มีโครงสร้างทางอภิปรัชญาที่เน้นการลดละอัตตา (anatta) และส่งเสริมการพัฒนาจิตเพื่อการตรัสรู้         
ทำให้ “การให้” ในทานบารมีจึงมิใช่เพียงเครื่องมือทางสังคม แต่เป็นกระบวนการภาวนาทางจิตวิญญาณ  
แนวคิดเรื่องทานในพระพุทธศาสนาเถรวาท ปรากฏชัดในพระสูตรที่กล่าวว่า “ทานํ อนุกัมปายะ สังคหายะ” 
(การให้ทานมีเพื่อความกรุณาและการสงเคราะห์) (ที.ปา. (ไทย) 11/65/89) อีกทั้งยังมีการยืนยันถึง
คุณค่าของทานว่า “ทานํ ว ปรมํ ทินฺนํ” (ทานเป็นสิ่งให้สูงสุด) (องฺ.ทสก. (ไทย) 23/11/18) และใน 
เวสสันดรชาดก ได้แสดงพฤติกรรมการให้ที่ยิ่งใหญ่ของพระเวสสันดรว่าเป็น “ปรมาทาน” หรือ “การให้
สูงสุด” ที่ไม่มีความลังเลแม้จะต้องให้บุตรภรรยาเพื่อประโยชน์ของชนหมู่มาก  (ขุ.ชา. (ไทย) 28/100-
368/45–175) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาพงศ์ศิริ ปญฺญาวชิโร (2564) ที่เสนอว่า ทานบารมี



 

 

43 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 6 มิถุนายน 2568] 
 

ในคัมภีร์อรรถกถาชาดกเป็นรากฐานของการฝึกตนเพื่อพัฒนาคุณธรรมขั้นสูง และมีลักษณะเป็นการขัด
เกลาอัตตาอย่างลึกซึ้ง รวมทั้งงานของ พุทธชญานันท์ จันทร์โสม (2557) ที่ชี้ว่า การบำเพ็ญทานบารมี
เป็นขั้นแรกของบารมี 10 ที่มุ่งเสริมสร้างความมั่นคงทางจิตใจเพื่อการบรรลุพุทธภาวะ  นอกจากนี้ยัง
สอดคล้องกับแนวคิดของ Greenleaf (2002) ที่กล่าวถึงผู้นำผู้รับใช้ (servant leader) ว่าคุณลักษณะที่
สำคัญที่สุดคือการ "ให้" โดยไม่มีเง่ือนไข ซึ่งมีเป้าหมายเพื่อปลดปล่อยศักยภาพของผู้อื่น และสร้างสังคมที่
มีความไว้วางใจและเอื ้อเฟื ้อกัน และยังสอดคล้องกับแนวคิดของ  Goleman, Boyatzis, & McKee 
(2002) ที่เสนอว่าผู้นำที่มีความฉลาดทางอารมณ์สูง (emotional intelligence) จำเป็นต้องมีความเห็น
อกเห็นใจ (empathy) และมีแรงจูงใจภายใน (intrinsic motivation) ซึ่งเป็นคุณสมบัติที่ปรากฏอยู่ใน
ทานบารมีเช่นเดียวกัน 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า ทานบารมีมีความสัมพันธ์กับคุณลักษณะของภาวะผู้นำ
เชิงจริยธรรม อย่างมีนัยสำคัญในเชิงแนวคิด กล่าวคือ การให้โดยไม่หวังผลตอบแทนที่ปรากฏในทาน
บารมี สอดคล้องกับคุณลักษณะสำคัญของผู้นำเชิงจริยธรรม เช่น ความเสียสละ ( selflessness), ความ
เมตตา (compassion), และความจริงใจ (integrity) ซึ่งเป็นคุณลักษณะที่ช่วยเสริมสร้างความไว้วางใจ 
ความร่วมมือ และบรรยากาศทางศีลธรรมในองค์กร โดยเฉพาะในแนวคิดของผู้นำผู้รับใช้ ( servant 
leadership) ที่ Greenleaf (2002) ระบุว่า “ภาวะผู้นำเริ่มต้นจากแรงจูงใจที่อยากให้” และพัฒนาไปสู่
ความมุ่งมั่นในการปลดปล่อยศักยภาพของผู้อื่น 
 ทั้งนี้อาจเป็นเพราะ ทานบารมีในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้หมายถึงเพียงการสละวัตถุสิ่งของ           
แต่ยังรวมถึงการให้ธรรม (ธรรมทาน) , การให้อภัย (อโทสกรรม) , และการให้โอกาส (อนุเคราะห์)          
ซึ่งสะท้อนถึงความเข้าใจใน “ความเป็นมนุษย์” ที่ลึกซึ้ง และเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำ
ที่มีคุณธรรม เช่นเดียวกับแนวคิดของ Avolio และ Hannah (2008) ที่กล่าวว่า “ผู้นำจะพัฒนาอย่าง
ยั่งยืนได้ ต้องอาศัยความพร้อมทางจิตใจและคุณค่าภายใน (developmental readiness)” ซึ่งตรงกับ
แนวคิดของการฝึกฝนตนผ่านทานบารมี 
 นอกจากนี้ ยังมีงานวิจัยของ Kanungo & Mendonca (1996) ที่ชี้ว่า “ภาวะผู้นำทางจริยธรรม
ต้องตั ้งอยู ่บนฐานของแรงจูงใจเพื ่อผู ้อื ่น (altruistic motives)” ซึ ่งเป็นสาระสำคัญของทานบารมี 
โดยเฉพาะเมื่อพิจารณาการให้ที่แสดงในเวสสันดรชาดกว่าเป็น “ปรมะ ทาน” (parama-dana) ซึ่งมี
เป้าหมายเพ่ือประโยชน์ของสรรพสัตว์ ไม่ใช่เพ่ือชื่อเสียงหรือผลประโยชน์ใด ๆ ทั้งสิ้น 
 แนวคิดเหล่านี ้ย ังสอดคล้องกับแนวโน้มการพัฒนาภาวะผู ้นำในยุคใหม่ เช่น งานของ 
Moldoveanu และ Narayandas (2019) ที่เสนอว่าการพัฒนาภาวะผู้นำควรเน้นการฝึกฝนจิตใจ (inner 
work) และการสร้างคุณค่าร่วม (shared values) มากกว่าการฝึกทักษะเทคนิคเพียงอย่างเดียว ซึ่งเป็น
แนวทางที่สามารถเชื่อมโยงกับ “ทานบารมี” ในฐานะเครื่องมือขัดเกลาจิตใจและสร้างภาวะผู้นำจาก
ภายใน 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า แนวทางการประยุกต์ใช้ทานบารมีในการพัฒนาภาวะ
ผู้นำในระดับบุคคล ชุมชน และองค์กร สามารถทำได้โดยการส่งเสริมการให้ที่เป็นระบบและมีจิตสำนึก 



 

 

44  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 6 [June 2025] 
 

(conscious giving) ผ่านกิจกรรมหรือโครงการที่เน้น “การเสียสละเพื่อประโยชน์ส่วนรวม” ไม่ว่าจะเป็น
การให้เวลา พลังงาน ความรู้ หรือทรัพยากร โดยมิใช่เพียงการบริจาคทรัพย์สินเท่านั้น การให้ในลักษณะ
นี้ช่วยหล่อหลอมภาวะผู้นำเชิงจริยธรรม (ethical leadership) ที่มีความเมตตา รับผิดชอบ และสามารถ
สร้างแรงจูงใจทางจิตใจแก่ผู ้อื ่นได้อย่างยั ่งยืน ทั้งนี ้เพราะทานบารมีเป็นกระบวนการฝึกตน ( self-
training) และปลูกฝังคุณธรรมในระดับลึก ไม่ใช่เพียงเครื่องมือภายนอกขององค์กร 
 ตัวอย่างการประยุกต์ใช้ทานบารมีในระดับบุคคล คือ การฝึกให้ผู้นำเรียนรู้ที่จะยอมเสียสละ
ความสะดวกส่วนตนเพื่อประโยชน์ของทีมงาน เช่น การรับฟังผู้อื ่นโดยไม่ด่วนตัดสิน หรือการลงมือ
ช่วยงานที่ตนไม่ได้รับผลประโยชน์โดยตรง ในระดับชุมชน การส่งเสริมวัฒนธรรมการช่วยเหลือเกื้อกูล 
เช่น การสร้างกองทุนชุมชน การแบ่งปันทรัพยากร การร่วมมือในการแก้ปัญหาสาธารณะ ล้วนเป็นการ
แสดงออกของทานบารมีเชิงโครงสร้าง และในระดับองค์กร การออกแบบนโยบายที่ส่งเสริมการให้ เช่น 
ระบบอาสาสมัครในองค์กร หรือการสนับสนุนให้ผู ้บริหารลงพื ้นที ่เพื ่อสัมผัสความต้องการของ
ผู้ใต้บังคับบัญชา ก็ล้วนแสดงถึงการพัฒนาภาวะผู้นำผ่านทานบารม ี
 แนวทางดังกล่าวสอดคล้องกับแนวคิดของ Harvard Business Publishing (2024) ที่เสนอว่า 
“การพัฒนาภาวะผู้นำยุคใหม่ต้องอาศัยกรอบคิดภายใน ( inner framing) ที่ตั้งอยู่บนคุณธรรมและความ
เป็นมนุษย์” และยังสอดคล้องกับงานของ Avolio & Hannah (2008) ที่ชี ้ว่าความพร้อมเชิงพัฒนา 
(developmental readiness) เป็นปัจจัยสำคัญต่อการเรียนรู้ภาวะผู้นำ ซึ่งต้องเริ่มจากแรงจูงใจภายใน
และการมีเป้าหมายเพื่อส่วนรวม ขณะที่ Kanungo & Mendonca (1996) เน้นว่า ผู้นำที่มี “เจตนาเพื่อ
ประโยชน์ของผู้อื่น” (altruistic intentions) คือหัวใจของภาวะผู้นำเชงิจริยธรรม 
 นอกจากนี้ยังมีหลักฐานเชิงพุทธปรัชญาที่ชัดเจน เช่น ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก 
(ขุ.ชา. (ไทย) 28/100-368/45–175) ซึ่งแสดงให้เห็นว่าการให้ของพระเวสสันดรไม่เพียงเป็นการให้โดยไม่
หวังผลตอบแทน แต่เป็นการสร้างแรงบันดาลใจแก่หมู่ชนอย่างกว้างขวาง อันเป็นคุณสมบัติสำคัญของ
ภาวะผู้นำในทุกระดับ 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิจัยเรื่อง “การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยทานบารมี” ทำให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบ 
“D-A-N-A Leadership Model” ซึ่งเป็นกรอบแนวคิดเพื่อพัฒนาภาวะผู้นำเชิงจริยธรรมโดยอิงหลักทาน
บารมีในพุทธปรัชญาเถรวาท โดยมีโครงสร้าง 4 องค์ประกอบหลัก ดังนี ้
 D ย่อมาจาก Detachment from Ego หมายถึง การละอัตตา กล่าวคือ ผู้นำต้องฝึกวางอัตตา
เพื่อลดอคติ และสามารถฟัง เข้าใจ และตอบสนองต่อผู้อื่นได้โดยไม่ยึดติดกับความคิดของตนเอง 
 A ย่อมาจาก Altruistic Action หมายถึง การให้ที่ไม่หวังผล กล่าวคือ การกระทำด้วยเจตนา
เพื่อประโยชน์ของผู้อื่น เป็นการฝึกความเมตตาผ่านการให้และเสียสละเพื่อส่วนรวม 
 N ย่อมาจาก Noble Discipline หมายถึง วินัยที่มีคุณธรรม กล่าวคือ ผู ้นำต้องฝึกตนด้วย
ระเบียบวินัยที่ยึดมั่นในคุณธรรมและความรับผิดชอบต่อหน้าที่และผู้ตาม 



 

 

45 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 6 มิถุนายน 2568] 
 

 A ย่อมาจาก Awakening Leadership หมายถึง ภาวะผู้นำแห่งการตื่นรู้ กล่าวคือ ผู้นำมีภาวะ
รู้ตัว เห็นตน และใช้ปัญญาในการตัดสินใจเพื่อเปลี่ยนแปลงตนเองและองค์กรในทางที่ดี 
 “D-A-N-A Leadership Model” สามารถแสดงเป็นแผนภาพได้ดังนี ้
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 1 D-A-N-A Leadership Model 
 

 จากผลการวิจัยเรื่อง “การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยทานบารมี” ผู้วิจัยสามารถสังเคราะห์องค์
ความรู้ใหม่ที่สำคัญได้ในรูปแบบของ “D-A-N-A Leadership Model” ซึ่งเป็นกรอบแนวคิดเพื่อการ
พัฒนาภาวะผู้นำเชิงจริยธรรมจากภายในตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท โดยองค์ความรู้ที่สังเคราะห์ได้มี
ดังต่อไปนี ้
 1. D – Detachment from Ego (การละอัตตา) 
 การเป็นผู้นำที่แท้จริงต้องเริ่มต้นจากการ “ลดละอัตตา” ซึ่งเป็นแก่นสำคัญของทานบารมี การให้
โดยไม่หวังผลตอบแทนเป็นเครื่องมือในการฝึกสติและความไม่ยึดมั่นในตน ผู้นำที่สามารถแยกตัวจาก
อัตตาจะมีมุมมองกว้าง เข้าใจความแตกต่าง และมีความสามารถในการรับฟังอย่างลึกซึ้ง 
 2. A – Altruistic Action (การให้ที่ไม่หวังผล) 
 ทานบารมีปลูกฝัง “การให้ด้วยเมตตา” ที่ไม่หวังสิ่งตอบแทน ซึ่งเป็นรากฐานของความไว้ใจ 
ความรัก และความเป็นธรรมในองค์กร การกระทำเชิงอุทิศตนของผู้นำ เช่น การเสียสละประโยชน์ส่วน
ตนเพื่อประโยชน์ของผู้อื่น เป็นสิ่งที่สร้างแรงบันดาลใจและทำให้ผู้นำได้รับการยอมรับจากผู้ ตามอย่าง
แท้จริง 
 3. N – Noble Discipline (วินัยที่มีคุณธรรม) 
 การฝึกฝนภายในอย่างมีวินัยเป็นส่วนหนึ่งของการบำเพ็ญทานบารมี ผู้นำต้องยึดหลักความ
สม่ำเสมอ ซื่อสัตย์ และมีความรับผิดชอบต่อภารกิจของตน รวมทั้งต่อสังคม วินัยในพุทธธรรมเชื่อมโยง
กับความมั่นคงของจิตใจ ซึ่งเป็นพื้นฐานของภาวะผู้นำที่น่าเชื่อถือ 
 



 

 

46  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 6 [June 2025] 
 

 4. A – Awakening Leadership (ภาวะผู้นำแห่งการตื่นรู้) 
 การพัฒนาภาวะผู้นำผ่านทานบารมีนำไปสู่ภาวะ “ตื่นรู้” คือการมีสติและปัญญาที่เกิดจาก
ประสบการณ์ภายใน การให้ไม่เพียงเปลี่ยนผู้รับ แต่ยังทำให้ผู้นำเองได้ “เห็นตน” และเข้าใจเป้าหมาย
ชีวิตอย่างลึกซึ้ง ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการนำที่แท้จริง 
 สรุปได้ว่า D-A-N-A Model เป็นองค์ความรู้ใหม่ที่ผสานระหว่างหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถร
วาทกับการพัฒนาภาวะผู ้นำในโลกสมัยใหม่ เป็นแนวทางการพัฒนา “ผู ้นำจากภายใน” ( Inner 
Leadership) ที่ยั่งยืน ผ่านการฝึกจิตใจ จริยธรรม และความสัมพันธ์กับผู้อื่นอย่างมีเมตตา ซึ่งสามารถ
นำไปปรับใช้ได้ทั้งในระดับบุคคล ชุมชน และองค์กร 
 

ข้อเสนอแนะ  
 ข้อเสนอแนะจากผลการวิจัยเรื่อง “การพัฒนาภาวะผู้นำด้วยทานบารมี” สามารถแบ่งออกเป็น 
2 ส่วน คือ ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย และข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 จากผลการวิจัยพบว่า “ทานบารมี” ไม่ได้เป็นเพียงหลักธรรมเพื่อการให้เท่านั ้น แต่ยังเป็น
กระบวนการฝึกจิต ลดอัตตา และส่งเสริมคุณลักษณะผู้นำเชิงจริยธรรมที่สำคัญ ได้แก่ การเสียสละ ความ
เมตตา ความรับผิดชอบ และการตื่นรู้ จึงเสนอให้มีการดำเนินนโยบายในระดับสถาบันหรือหน่วยงาน
ภาครัฐและเอกชน ดังน้ี 
 1.1 ส่งเสริมหลักสูตรหรือกิจกรรมฝึกอบรมภาวะผู้นำด้วยหลักธรรมทานบารมี  ในกลุ่มผู้นำ
องค์กร ภาครัฐ ข้าราชการครู และเยาวชน เพื ่อพัฒนาคุณลักษณะผู ้นำเชิงจริยธรรม ( ethical 
leadership) จากภายใน 
 1.2 บูรณาการหลักธรรมเรื่อง “ทานบารมี” เข้าไปในกระบวนการเรียนรู้ของสถาบันการศึกษา
และการฝึกอบรมผู้นำ โดยเน้นกิจกรรมปฏิบัติจริง เช่น การทำจิตอาสา การบำเพ็ญประโยชน์ และการ
สะท้อนตนเองผ่านสมาธิภาวนา 
 1.3 กำหนดให้ “การให้เพื่อส่วนรวม” เป็นเกณฑ์หนึ่งในการประเมินภาวะผู้นำในองค์กร โดยไม่
เน้นผลสัมฤทธิ์เชิงวัตถุเพียงอย่างเดียว แต่พิจารณาคุณค่าด้านจิตใจและการเสียสละเพื่อทีมงานหรือสังคม 
 1.4 สนับสนุนการวิจัยและพัฒนาหลักสูตรผู้นำแบบบูรณาการ ที่ผสมผสานจริยธรรมพุทธและ
หลักทานบารมี เพื่อการพัฒนา “ผู้นำที่ตื่นรู้” ในระดับท้องถิ่นและระดับชาติ 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 เนื่องจากการวิจัยฉบับนี้ใช้การวิจัยเอกสารเชิงคุณภาพ และเน้นการวิเคราะห์เชิงปรัชญา จึงยัง
ขาดการพิสูจน์เชิงประจักษ์ในระดับปฏิบัติ ข้อเสนอแนะในการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป ได้แก่ 
 2.1 ควรมีการ ศึกษาภาคสนามหรือเก็บข้อมูลเชิงประจักษ์ (empirical data) จากผู้นำที่ใช้หลัก
ทานบารมีจริงในการทำงาน เช่น พระสงฆ์ นักพัฒนา ผู้นำชุมชน หรือผู้บริหารองค์กรจิตอาสา 



 

 

47 วารสารสถาบนัพอดี ปีท่ี 2 ฉบบัท่ี 6 มิถุนายน 2568] 
 

 2.2 ควรดำเนินการวิจัย เปรียบเทียบประสิทธิภาพของภาวะผู้นำที่ผ่านการฝึกฝนด้วยทานบารมี 
กับผู้นำในรูปแบบอื่นๆ เพื่อตรวจสอบผลลัพธ์ทางจริยธรรม ประสิทธิภาพองค์กร และความผูกพันของผู้ตาม 
 2.3 ควรสร้างแบบวัดหรือ พัฒนาเครื่องมือวัด “ภาวะผู้นำด้วยทานบารมี” เพื่อใช้ในการวิจัยเชิง
ปริมาณ และวิเคราะห์ความสัมพันธ์กับตัวแปรทางจิตวิทยาอื่นๆ เช่น ความฉลาดทางอารมณ์ ความ
ไว้วางใจ หรือแรงจูงใจภายใน 
 2.4 ควรศึกษาเพิ่มเติมใน มิติข้ามวัฒนธรรม เพื่อวิเคราะห์ว่าหลักทานบารมีสามารถปรับใช้กับ
ผู้นำที่ไม่ใช่ชาวพุทธหรือในบริบทนานาชาติได้อย่างไร 
 

บรรณานุกรม 
ชวัลวิทย์ อรณุปราการ, นวลวรรณ พลูวสุพลฉัตร และสรวิชญ์ วงษ์สอาด. (2564). การใช้บารมี 10 ใน

การพัฒนาตนเองและสังคม. วารสารวิชาการ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม, 10(2), 1–15. 
พระมหาพงศ์ศิริ ปญฺญาวชิโร. (2564). วิเคราะห์ทานบารมีในคัมภีร์อรรถกถาชาดก. วารสารสหวิทยาการ

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร,์ 4(1), 63–73. 
รัฐพงค์ ทองแปง, พระครูสมุห์ธนโชติ จิรธมฺโม และทรงศักดิ์ พรมดี. (2564). ศึกษาวิเคราะห์การบำเพ็ญทานบำ

บารมีีของพระเวสสันดรในเวสสันดรชาดก. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 12(1), 175-187. 
พุทธชญานันท์ จันทร์โสม. (2557). ศึกษาวิเคราะห์พัฒนาการบำเพ็ญบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2536). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

(พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สำนักงาน ก.พ. (2566). รายงานการฝึกอบรมภาวะผู ้นำในภาคราชการ . กรุงเทพฯ: สำนักงาน

คณะกรรมการข้าราชการพลเรือน. 
เอกชัย อุไรสินธ์. (2564). แนวปฏิบัติตามปฏิปทาของพระโพธิสัตว์ในสังคมไทยปัจจุบัน . วิทยานิพนธ์

ปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Avolio, B. J., & Hannah, S. T. (2008). Developmental readiness: Accelerating leader 

development. Consulting Psychology Journal: Practice and Research, 60(4), 331–347.  
Bass, B. M., & Avolio, B. J. (1994). Improving organizational effectiveness through transformational 

leadership. Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 
Goleman, D., Boyatzis, R., & McKee, A. (2002). Primal leadership: Realizing the power of 

emotional intelligence. Boston, MA: Harvard Business School Press. 
Greenleaf, R. K. (2002). Servant leadership: A journey into the nature of legitimate power 

and greatness. Mahwah, NJ: Paulist Press. 
Greenleaf, R. K. (2002). Servant leadership: A journey into the nature of legitimate power 

and greatness. Mahwah, NJ: Paulist Press. 



 

 

48  Institute of Sufficiency Journal Vol. 2 No. 6 [June 2025] 
 

Harvard Business Publishing. (2024). 2024 Global Leadership Development Study. Boston, 
MA: Harvard Business Publishing. https://www.harvardbusiness.org/leadership-
learning-insights/2024-global-leadership-development-study/ 

Kanungo, R. N., & Mendonca, M. (1996). Ethical dimensions of leadership. Thousand Oaks, 
CA: Sage Publications. 

Moldoveanu, M., & Narayandas, D. (2019). The future of leadership development. Boston, 
MA: Harvard Business Review. https://www.researchgate.net/publication/33148 
0385_The_Future_of_Leadership_Development 

 

https://www.harvardbusiness.org/leadership-learning-insights/2024-global-leadership-development-study/
https://www.harvardbusiness.org/leadership-learning-insights/2024-global-leadership-development-study/
https://www.researchgate.net/publication/33148%200385_The_Future_of_Leadership_Development
https://www.researchgate.net/publication/33148%200385_The_Future_of_Leadership_Development

